
opusdei.org

Prelāta vēstule
(februāris 2010)

Savā šā mēneša vēstulē Prelāts
prelatūrā Opus Dei izsludina
Marijas gadu, lai tādējādi
pateiktos Kungam par to, ka
pirms 80 gadiem Viņš svētajam
Hosemarijai ļāva ieraudzīt, ka
Opus Dei ir ceļš uz svētumu arī
sievietēm.

22.11.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!



Šajā mēnesī aprit 80 gadi, kopš brīža,
kad svētais Hosemarija ieraudzīja, ka
Opus Dei ir ceļš arī sievietēm. Mēs
zinām, ka mūsu Tēvs 1928.gada
2.oktobrī, kad viņš saņēma atklāsmi
par Darba dibināšanu, domāja, ka tas
paredzēts vienīgi vīriešiem. Tāpēc
mēs varam iztēloties, cik pārsteigts
un priecīgs viņš bija, kad dažus
mēnešus vēlāk, 1930.gada
14.februārī, Dievs lika viņam saprast,
ka Viņš ir rēķinājies arī ar sievietēm,
ka viņas ar savu piemēru darbos un
vārdos visur liecinās par
profesionālā darba un visa veida
ikdienišķo apstākļu svētdarīšanu. Pēc
gadiem viņš pateicās Dievišķajai
Apredzībai sekojoši: „Patiešām, bez
izteiktas Kunga gribas un bez jūsu
māsām, Darbs būtu palicis
kropls” . [1] Viņš daudzreiz mums
tādā veidā lika saprast, manas
meitas, cik liela atbildība gulstas uz
katru no jums. Nedaudz novirzoties
no tēmas, es lūdzu jūs uzticēt



Debesīm kādu nodomu, kas darītu
jūs ļoti laimīgas.

Pēc 1930.gada 14.februāra svētais
Hosemarija pūlējās, lai šo ceļu uz
svētumu pasaulīgo lietu vidē – Opus
Dei – atklātu visu profesiju, visu rasu
un visu sociālo slāņu sievietēm.
Šodien mēs pateicamies Svētajai
Trīsvienībai, jo ir vispārzināms, kā,
neraugoties uz visām grūtībām,
kuras nācās pārvarēt, it īpaši
sākumā, šis darbs ir laidis dziļas uz
sazarotas saknes. Ja svētā
Hosemarijas sludināšana par zemes
reālo lietu svētdarīšanu pagājušā
gadsimta 30.-jos un 40.-ajos gados
atdūrās pret tik daudz šķēršļiem, jūs
varat iedomāties, kādas grūtības
pievienojās tad, kad šis aicinājums
svētdarīt ikkatru godīgu profesiju,
tika adresēts sievietēm.

Mūsdienās, un tas ir godīgi, sievietēm
daudzās darbības jomās ir tādas pat
iespējas kā vīriešiem, bet pirms



astoņdesmit gadiem tas tā nebija.
Toreiz, piemēram, tie bija reti
gadījumi, ka viņas studēja
augstskolās vai strādāja ārpus mājas,
izņemot roku darbu, kuru viņas ir
veikušas vienmēr. Vēl retāki bija
gadījumi, kad sievietes ieņēma
atbildīgus amatus sabiedriskajā,
politiskajā vai akadēmiskajā dzīvē.
Pēc dažiem gadu desmitiem Vatikāna
II Koncils pasludināja: „Nāk stunda,
patiesībā tā ir jau klāt, kad sievietes
aicinājums piepildīsies pilnībā,
stunda, kad sievietēm pasaulē būs
tāda ietekme un vara, kāda viņām
līdz šim nekad nav bijusi. Tāpēc
sievietes, kas ir Evaņģēlija gara
iedvesmotas, šajā laikā, kad cilvēce
piedzīvo tik dziļas pārmaiņas, var
izdarīt daudz, lai novērstu cilvēces
pagrimumu”. [2]

Kopš tā laika ir noiets garš ceļš,
pateicoties daudzu cilvēku pūliņiem,
kuri devuši savu ieguldījumu, lai
nodrošinātu, ka sievietes cieņa, viņas



tiesību un pienākumu vienlīdzība ar
vīrieti tiktu nostiprināta, tai skaitā
civillikumos. Godīgi jāatzīst, ka šo
cilvēku vidū īpaša loma bija svētajam
Hosemarijai, kurš no paša sākuma
iedrošināja savas meitas un visas
sievietes, kas pietuvinājās Opus Dei,
visdažādākajās darbības jomās
sasniegt iespējami augstākus
mērķus. Šajā sakarā man prātā nāk
daudz konkrētu gadījumu: sākot no
tā, kā viņš ar visu spēku iedrošināja
sievietes, kurām bija pietiekams
intelektuālais potenciāls, tiekties uz
augstiem profesionāliem mērķiem
kultūras, zinātnes utt. jomās, līdz
tam, kā viņš vienlīdz nenogurstoši
pūlējās, lai tiktu atzīta sieviešu
milzīgā kalpošana sabiedrībai citos
darbos. Tā, piemēram, tieši
pateicoties viņa pamudinājumam
visur pasaulē ir radušās izglītības
iestādes, kas profesionāli sagatavo
daudzas jaunas sievietes darbam
mājsaimniecībā, kā rezultātā šie
pienākumi ir guvuši tiem pienākošos



atzīšanu un novērtējumu tiklab
civillikumos, kā arī sabiedrības
apziņā.

Es esmu pateicīgs Dievam, ka
Prelatūras ticīgie ciešā vienībā ar
daudziem citiem labas gribas
cilvēkiem ir devuši un turpina dot
ieguldījumu, lai izplatītu šo kristīgo
skatījumu uz sievietes nozīmi
pasaulē. Taču, neraugoties uz to, vēl
ir tik daudz darāmā! Kaut arī
daudzviet sievietes cieņa un loma ir
plaši atzīta, taču citviet tāda iespēja
vēl ir visai tāla. Jebkurā gadījumā
mums, Dieva meitām un dēliem,
jāturpina intensīvi pūlēties, lai tā
būtu realitāte, un jāparāda, ka, kā
rakstīja mūsu Dibinātājs, „sievietes
attīstība, briedums, emancipācija
nav jāsaprot kā pretenzija uz
vienādību, identiskumu ar vīrieti,
kā akla vīrietim raksturīga
izturēšanās veida atdarināšana.
Tas sievietei nebūtu nopietns
ieguvums, bet gan nopietns



zaudējums, ne jau tāpēc, ka viņa
būtu labāka vai sliktāka par
vīrieti, bet tāpēc, ka viņa ir
citādāka. Principā
pamatnosacījumu līmenī pastāv
vienlīdzība starp vīrieti un sievieti,
un šai vienlīdzībai jābūt likumīgi
atzītai gan civilos, gan baznīcas
likumos, jo sievietei tāpat kā
vīrietim piemīt personas un Dieva
bērna cieņa. Bet, pamatojoties uz
šo fundamentālo vienlīdzību,
katram no viņiem jātiecas pēc tā,
kas ir viņa būtībai raksturīgs. Un
šajā izpratnē emancipācija
sievietei nozīmē reālas iespējas
pilnībā attīstīt savas dotības, tās,
kas ir viņas personīgās, un tās, kas
viņai piemīt kā sievietei. Tiesību
vienlīdzība un iespēju vienlīdzība
likuma priekšā neatceļ, bet gan
paredz un veicina šo dažādību, kas
visus tikai bagātina.” [3]

Tāpat kā 2008.gadā, kad mēs
svinējām Darba dibināšanas 80.



gadadienu, man liekas, ka piemērots
veids, kā paust mūsu pateicību, ir
izdzīvot turpmākos mēnešus, cieši
turoties Dievmātei pie rokas. Tāpēc
es ar lielu prieku izsludinu Opus Dei
Marijas gadu, kas ilgs sākot no šā
gada 14.februāra līdz šim pašam
datumam 2011.gadā. Šo mēnešu
gaitā centīsimies pastiprināti
pagodināt mūsu Māti, it sevišķi
lūdzoties un kontemplējot Rožukroni
un izplatot šo lūgšanu mūsu
tuvinieku un mūsu draugu vidū. Un
īpaši pateiksimies Dievam par to
sieviešu darbu, kas sevi velta
materiāliem pienākumiem
prelatūras centros, tā būtiski veicinot
mājas atmosfēras uzturēšanu un
uzlabošanu, ko Dievs bija iedvesis
Darbā, kad Viņš 1928.gadā to atklāja
mūsu Tēvam.

Šā Marijas gada pirmie mēneši sakrīt
ar Benedikta XVI visā Baznīcā
izsludinātā priesterības gada
pēdējiem mēnešiem. Šajā laikā es



atkal un atkal esmu norādījis, ka
lūdzoties par priesteriem mums
jālūdzas arī par to, lai mēs, ticīgie,
vairāk apzinātos arī mūsu
„priesterisko dvēseli” ar tās ikdienas
vibrēšanu un, lai bez tam mēs -
arīdzan katru dienu - tiektos paust
prieku par šo dāvanu, kas ir kopīga
viesiem kristītajiem, daloties savā
priekā ar visiem cilvēkiem, ar
kuriem tiekamies.

14.februārī ir gadadiena arī Svētā
Krusta priesteru apvienības
dibināšanai, kas notika 1943.gadā.
Tajā dienā Mises Upura laikā kāda
sieviešu centra kapelā Kungs
svētajam Hosemarijai atklāja
risinājumu, kā Opus Dei prelatūrā
iekļaut priesterus. Mūsu Tēvs, kas
dziļi ticēja Dievišķajai Apredzībai,
skaidri redzēja, ka ar šo datumu
sakritību Dievs vēlas nostiprināt
Opus Dei raksturīgo dziļo vienotību –
gara, aicinājuma un vadības - ,
vīriešu un sieviešu, laju un priesteru



starpā. Kā viņš pats sacīja: „ Liekas,
it kā Dievs gribēja mums teikt:
Nesagraujiet Darba vienotību!
Mīliet, aizstāviet, veiciniet to! ” [4]

Priesteriskā dvēsele nav nekas cits kā
vispārējā priesterība, kas īstenojas
kristītajos, līdz tā piepilda ikkatru
viņu dzīves mirkli. Mūsu Tēvs
pateicās Dievam par šo realitāti, kas
realizējas ikviena Darbam uzticīgā
cilvēka (vīrieša vai sievietes) dzīvē.
Piemēram, 1960.gadā viņš sacīja: „Es
daudzreiz esmu jums teicis, ka
mums visiem, priesteriem un
lajiem, ir priesteriska dvēsele. Vēl
vairāk: Man gribētos sacīt maniem
bērniem, ka viņi ir priesteri – ar to
ķēnišķīgo priesterību, par kuru
runā sv.Pēteris (sal. 1 Pēt 2, 9), ne
tikai tāpēc, ka saņēmuši to caur
Kristību, bet gan tāpēc, ka vos estis
lux mundi , jūs esat pasaules
gaisma, un gaisma nevar palikt
apslēpta: non potest civitas
abscondi supra montem posita (Mt



5, 14), pilsēta, kas celta kalnā, nav
paslēpjama. Kristus ir
paaugstināts pie Krusta, lai visus
pievilktu pie Sevis, un mani bērni
cenšas to pacelt visu cildeno
cilvēcisko aktivitāšu virsotnē, lai
vestu pie tā dvēseles.” [5]

Atgādinot mums šo neapšaubāmo
patiesību, viņš gribēja mūs skubināt
realizēt visas iespējas, ko ietver
kristīgais aicinājums. Taču viņš
neaprobežojās ar to, lai izklāstītu šo
patiesību teorētiski, bet gan mācīja
mums, kā to ieviest praksē. Viņš
ieteica mums Svēto Misi „izdzīvot”
katras dienas visu divdesmit četru
stundu garumā un upurēšanas laikā
pienest dāvanā Dievam ikdienas
pienākumus, panākumus un
neveiksmes, priekus un ciešanas.
Viņš rosināja, lai mēs, veicot darbu,
kristīgā garā trenētos tikumos, kas
piemīt ikvienai profesionālai
darbībai – piemēram, strādīgums,
pašaizliedzība, kalpošana citiem utt.



Tādā veidā, viņš secināja, Svētā Mise
patiesi kļūst par „kristieša garīgās
dzīves centru un avotu” [6], un mēs
pagarinām Svēto Upuri visas dienas
garumā.

Viņam patika iedziļināties detaļās. Tā
kādā tikšanās reizē ar jauniem
cilvēkiem uz jautājumu, kā
priesterisko dvēseli realizēt praksē,
viņš atbildēja: „Kā tu domā, kādam
jābūt priesterim? Upurgatavam,
dedzīgam, smaidošam,
pievilcīgam, tādam, kas neatgrūž
cilvēkus, kas lūdz viņa
pakalpojumus, tādam, kurš prot
piedot, spēj saprast, var dot
padomu utt. Tu zini to visu un vēl
daudz ko citu, un es esmu
pārliecināts, manas dārgais dēls,
ka tu to centies praktizēt: tāpēc tev
ir priesteriska dvēsele.” [7]

Citā reizē viņš teica: „Jūs piedalāties
Kristu ķēnišķīgajā priesterībā, jo
esiet saņēmuši Kristības un



Iestiprināšanas sakramentus, un
jums ir dalība arī pie Svētā Gara
dāvātajām harizmām, tādā
nozīmē, ka darāt daudz labu
darbu. Dažreiz viens jūsu vārds
atver acis aklajam; jūsu
izturēšanās veids panāk, ka
paralizētais, cilvēks, kas nav neko
darījis, lai dzīvotu kristīgi, pieceļas
un sāk strādāt jums līdzās; un
citreiz tie ir mirušie, kuri jau
smako, kas jūsu lūgumu, jūsu
skaidrojumu, jūsu lūgšanu
aizkustināti, dodas pie Grēksūdzes
sakramenta. Viņi attīrās, viņi kļūst
tīri un tad kļūst spējīgi veikt labas
lietas: viņi ir atdzimuši.” [8]

Šo apsvērumu gaismā mēs varam sev
jautāt, vai Svētā Mise patiešām ir
visu mūsu vēlmju un nodomu centrs,
vai tā ir tas avots, kas baro mūsu
dedzīgo tieksmi uz svētumu un
apustulātu? Vai cilvēkos, ar kuriem
satiekamies ikdienas gaitās, mēs
redzam dvēseles? Vai reaģējam ar



mīlestību un gandarīšanu, kad
redzam uzbrukumus mūsu Kungam?
Bez tam būsim solidāri ar tiem, kas
cieš materiālā un garīgā ziņā sakarā
ar kariem, vajāšanām, dabas
katastrofām utt., cenšoties atbalstīt
viņus ar mūsu lūgšanām un, ja
iespējams, palīdzēt materiāli.
Tieksimies pēc tā, lai tādas ziņas, kā
Haiti zemestrīce nepaliktu tikai un
vienīgi par atmiņām.

Runājot par svētā Arsas prāvesta
sevišķo pastorālo spēku, Pāvests
norādīja, ka apustuliskie augļi ir
atkarīgi no vienotības ar mūsu
Kungu. Kādas audiences laikā viņš
skaidroja: „Ne savu cilvēcisko spēju
dēļ, un arī ne balstoties tikai uz
gribasspēku, lai cik tas arī būtu
slavējams, viņam izdevās aizskart
cilvēku sirdis. Viņš iekaroja
dvēseles, arī visietiepīgākās, darot
tām zināmu to, ko pats izdzīvoja
personiski, proti, draudzību ar
Jēzu. Viņš bija „iemīlējies” Kristū



un viņa pastorālā darba panākumu
patiesais noslēpums bija viņa
mīlestības kvēle uz euharistisko
Noslēpumu – pasludināto, svinēto
un izdzīvoto. Tā kļuva par
mīlestību pret kristiešu
ganāmpulku, pret kristiešiem un
pret visiem cilvēkiem, kas meklē
Dievu.” [9]

19.februārī mēs īpašā veidā
pieminēsim mūsu mīļoto donu
Alvaro, kurš šajā dienā svinēja savu
vārdadienu. Uzticēsimies viņa
aizbildniecībai, izdzīvojot šo jauno
Marijas gadu, lai vadītu to ar tādu
pašu bērna garu, ar kādu pirmais
svētā Hosemarijas pēctecis
izsludināja un izdzīvoja citus Marijas
gadus, kas bija veltīti dažādām Darba
gadadienām. Nākošajā dienā,
20.februārī, es ordinēšu par
diakoniem divus jūsu asociētos
brāļus. Lūgsimies par viņiem un par
visiem garīdzniekiem.



Pirms dažām dienām Svētais Tēvs
pieņēma mani privātā audiencē. Es
viņam nodevu visu jūsu mīlestību un
lūgšanas un apliecināju, ka mēs
vienmēr lūdzamies par viņu un par
viņa nodomiem. Turpināsim būt cieši
vienoti ar Pētera pēcteci un visiem
bīskapiem, priesteriem un Baznīcas
ticīgajiem. Benedikts XVI svētīja
Darba ticīgo apustulisko darbu un
katru no mums.

Protams, nav nepieciešams, lai es
jums atgādinātu pat to, cik ļoti es
paļaujos uz jūsu lūgšanām par
maniem nodomiem. Turpiniet būt
dāsni.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2010. gada 1. februārī.



[1] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimenes tikšanās, februāris 1955.

[2] Vatikāna II koncils, Noslēguma
vēstījums sievietēm, 08.12.1965, Nr.
3-4.

[3] Sv. Hosemarija, Sarunas , Nr.87.

[4] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
sprediķa, 14.02.1958.

[5] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 15.04.1960.

[6] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 87

[7] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimenes tikšanās, 31.03.1974.

[8] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimenes tikšanās, oktobris,1972.

[9] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 05.08.2009.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
februaris-2010/ (19.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2010/

	Prelāta vēstule (februāris 2010)

