
opusdei.org

Prelāta vēstule
(decembris 2013)

Ir noslēdzies Ticības gads, un
Prelāts dalās pārdomās par to,
kā aizvadītie mēneši var dziļi
iespaidot mūsu ticības dzīvi.

26.01.2014

Mani dārgie bērni, lai Jēzus sargā
manas meitas un manus dēlus!

Romas pāvests ir noslēdzis Ticības
gadu, kura laikā mēs ar Dieva
palīdzību esam centušies, lai mūsos
pieaugtu šis dievišķais tikums, kas ir
kristīgās dzīves sakne. Mēs



neatlaidīgi esam lūguši Dievu: 
Adáuge nobis fidem![1] – Vairo mūsu
ticību, un līdzi tai arī cerību,
mīlestību un godbijību. Tagad, kad
šie žēlastības mēneši ir pagājuši, ar
saņemtā stimula degsmi centīsimies
turpināt no dienas dienā iet uz
priekšu pa šo ceļu, kas mūs ved uz
Debesīm. Vērsīsimies pēc Dievmātes
aizbildniecības, jo viņa ir ticības un
tuvu attiecību ar Dievu skolotāja, lai
viņa palīdz īstenoties mūsu vēlmei
būt uzticīgiem viņas Dēlam un
Baznīcai.

Baznīcas Maģistērija dokumentos,
tostarp arī nesen publicētajā
enciklikā Lumen fídei, tiek uzsvērtas
divas būtiskas pazīmes, kas ir mūsu
ticības pamatā, kā to apraksta Jaunā
Derība. No vienas puses sv. apustulis
Pāvils uzsver, ka fides ex audítu[2],
ticība nāk no Dieva Vārda
dzirdēšanas, kas tiek lasīts un
uzņemts Baznīcā. Sv. Jānis, no otras
puses, saka, ka Kristus ir



cilvēktapušais Dieva Dēls, kas bija
patiesa Gaisma, kas apgaismo katru
cilvēku, kas nāk šinī pasaulē[3] un
dod cilvēkam spēju izzināt
noslēpumus, kas ir apslēpti Dievā.
Gaisma un vārds, vārds un gaisma,
tātad, šie divi aspekti, kas nav viens
no otra atraujami, definē to ticību, ko
mēs sludinām. Tāpēc ir “steidzami
nepieciešams atgūt ticībai
piemītošo gaismas raksturu, jo, ja
tās liesma apdziest, sāk iznīkt arī
visas citas gaismas.”[4] Pateiksimies
Dievam no visas sirds, manas meitas
un mani dēli, par to starojumu, ko
Svētais Gars pastāvīgi aizdedz mūsos
caur Baznīcas Maģistērija mācību un
svēto dzīves piemēriem; dedzīgi
vēlēsimies to pieņemt un ļausim, lai
Svētais Gars vada mūs mūsu ikdienas
dzīvē.

Pagājušā mēneša vidū Romā notika
kongress “Svētais Hosemarija un
teoloģiskā domāšana”, kurā tika
analizēts, kā svēto sprediķi un



liecības dod cilvēkiem jaunu gaismu,
kas nostiprina ticību un rezultātā
ļauj padziļināti zinātniski izskaidrot
ticības doktrīnu. Šis kongress bija vēl
viena iespēja, lai teologu aprindās
plašāk izplatītu tā vēstījuma īpašās
nianses, ko mūsu Tēvs saņēma no
Dieva 1928. gada 2. oktobrī ar
uzdevumu nodot to tālāk kristiešiem,
it īpaši tiem, kas dzīvo ikdienišķu
dzīvi un ir iesaistīti ģimenes dzīves,
profesionālajās, sociālajās un citās
aktivitātēs.

Pēdējos mēnešos es tiku koncentrējis
uzmanību uz tām patiesībām, kas
ietvertas Ticības apliecības artikulos.
Tagad es vēlētos palīdzēt Jums un sev
pašam noformulēt no tā
secinājumus, lai turpmākajos
mēnešos ar šo tikumu piepildītu
mūsu dzīvi. Tas nozīmē, ka es vēlētos
veltīt uzmanību tam, kā ticībai
jāizpaužas mūsu ikdienas dzīvē, lai
tā patiesi apgaismotu mūsu prātu,
stiprinātu mūsu gribu un iekvēlinātu



mūsu sirdi, tā ka mēs Dieva pazīšanu
un mīlestību iemiesotu mūsu dzīvē
un nodotu to visām dvēselēm.

Sākumpunkts ir pilnīga pārliecība
par to, ka Baznīcā mēs saņemam
pilnībā visus svētdarīšanas līdzekļus,
kurus mums Kristus ir atstājis. Tie
aptver, kā tas ir rezumēts enciklikā 
Lumen Fidei, sakramentu
saņemšanu, Dieva un Baznīcas
baušļu ievērošanu un lūgšanu.

Sakramenti ir Kristus darbības, caur
kurām Viņa Vissvētā Cilvēcība, kas ir
slavas pilna Debesīs, stājas tiešā un
nepastarpinātā kontaktā ar
dvēselēm, lai tās svētdarītu. Bez tam
Svētais Gars izmanto arī citus, mums
nezināmus ceļus, lai vestu cilvēkus
pie Dieva. Tomēr Pāvests brīdina, ka
“mūsu kultūra ir pazaudējusi
priekšstatu par šo konkrēto Dieva
klātbūtni, par Viņa darbību
pasaulē. Mēs domājam, ka Dievs
atrodas kaut kur tur – citā



realitātes līmenī, atšķirts no mūsu
ikdienas attiecībām. Taču, ja tā
būtu, ja Dievs nespētu darboties
pasaulē, tad Viņa mīlestība nebūtu
patiesi visvarena, tā nebūtu patiesi
reāla.”[5]

Pārlasīsim vārdus, ko rakstīja svētais
Hosemarija, būdams vēl gados jauns:
“Mums ir jāsaprot, ka Dievs ir
vienmēr blakus. Taču mēs bieži
vien dzīvojam tā, it kā Viņš būtu
tur – zilajās tālēs, debesīs, kaut
kur ārpus mūsu ikdienas. Bet Viņš
vienmēr ir blakus. Viņš ir
klātesošs kā mīlošs Tēvs. Pat māte
nespēj mīlēt savu mazuli tā, kā
Viņš mīl katru no mums. Viņš
rūpējas par mums, palīdz, svētī ...
un piedod. (..) Mums jābūt pilnībā
pārliecinātiem, ka Tēvs mūs mīl,
ka Viņš, mūsu patiesais Tēvs, ir
debesīs un mūsu vidū.”[6]

It īpaši tas atklājas saņemot
sakramentālo absolūciju un



pieņemot Euharistiju. Šīs ticības
patiesības iedvesmoti, kādu drošību
un pārliecību mēs iemantojam caur
mūsu Kunga Jēzus Kristus piedošanu
un tuvumu, kāds miers piepilda
mūsu dvēseli, un kā pieaug mūsu
spēja šo gaišumu izstarot mūsu
apkārtnē! Tāpēc es nekad nepaguršu
atkārtot, ka ikreiz, kad mēs saņemam
šos sakramentus, mums tas jādara ar
pilnu pārliecību, ka Svētais Gars caur
Jēzu Kristu mūs vilktin velk pie Tēva
mīlestības.

Piemērosim šos apsvērumus mūsu
personiskās iekšējās cīņas pūliņos.
Mēs varam kļūt svēti, mums jākļūst
svētiem, neraugoties uz mūsu
kļūdām un mūsu kritieniem, jo Dievs
mūs kā savus bērnus Jēzū Kristū
aicina uz tuvību ar Viņa dievišķo
dzīvi un nodod mūsu rīcībā visus
tam nepieciešamos svētdarošos
līdzekļus. Ar sakramentu žēlastību
un lūgšanā kļūst iespējams izpildīt
Dieva likuma baušļus un katram



palikt uzticīgam sava stāvokļa
pienākumiem. “Dekalogs nav
negatīvu priekšrakstu
apkopojums, bet gan konkrēti
norādījumi, lai izkļūtu no
egoistiska tuksneša, no ‘ego’, kas
noslēdzies sevī, lai varētu
iesaistīties dialogā ar Dievu, ļaujot
tapt Viņa žēlsirdības apņemtam,
lai pats varētu dāvāt tālāk Viņa
žēlsirdību.”[7]

Lūgsim Dievu, lai Viņš dāvā mums
stipru ticību, tādu ticību, kas darītu
dzīvu ikvienu mūsu darbību. Bez
šaubām, mēs ticam Dieva Vārdam,
mēs ar apbrīnu lasām un apceram
Evaņģēliju, bet varbūt tas vēl
neiespiežas tik dziļi mūsu dvēselē, lai
pārveidotu katru mūsu darbību un
visu mūsu rīcību. Un, kad mēs
sastopamies ar grūtībām, sausumu,
apkārtnes pretestību, mēs mēdzam
zaudēt drosmi. Vai nav tā, ka bieži
vien mūsu ticība ir it kā aizmigusi?
Vai mums nevajadzētu vairāk



rēķināties ar Mierinātāja darbību,
kas caur žēlastību mīt mūsu dvēselē?
Vai ar mums nenotiek tā, ka dažkārt
mēs pārāk paļaujamies uz pašu
spēkiem? Apcerēsim apustuļu
pārveidošanos Vasarsvētku dienā un
centīsimies dzīvot saskaņā ar šīm
Dieva vadlīnijām, kas mums darītas
zināmas arī caur kristīgās godbijības
praksi, ko Baznīca vienmēr ir
ieteikusi: personiskā lūgšana, šautru
lūgšanas un mutvārdu lūgšanas,
pirmkārt, Rožukronis, nelieli
mortifikācijas upuri, laba
sirdsapziņas izmeklēšana un Dieva
klātbūtnē labi paveikts darbs.

“Iekšējā dzīve”, mācīja mūsu Tēvs,
“tās nav sajūtas. Ja mēs skaidri
apzināmies, ka tas ir tā vērts,
dienu pēc dienas, mēnesi pēc
mēneša, gadu pēc gada un visu
dzīvi nenogurstoši pūlēties tās
Mīlestības dēļ, kas mūs gaida
Debesīs – cik gan daudz gaismas
mums ir dāvāts! Mums tas viss



jāuzkrāj, mani dvēseles bērni.
Mums dvēselē jāizveido tāda kā
krātuve, kurā uzglabāt visas Dieva
žēlastības: skaidrību, gaismu,
sevis veltīšanas prieku. Un, ja tad
nāks tumsa, nakts, rūgtums, mēs
varam gremdēties šajos tīrajos
Dieva žēlastības ūdeņos. Kaut arī
es varbūt šajā brīdī esmu akls, es
redzu; kaut arī mani varbūt ir
pārņēmis sausums, es tieku
veldzēts ar ūdeni, kas izplūst no
Jēzus Sirds un ved uz mūžīgo dzīvi.
Un tad, mani bērni, mēs cīņā
būsim neatlaidīgi.”[8]

Tādā veidā mēs būsim spējīgi
palīdzēt citiem cilvēkiem, lai arī viņi
apņēmīgi virzītos uz priekšu pa
ticības ceļiem. Patiesi, “ticība skatās
ne tikai uz Jēzu, tā skatās arī no
Jēzus skatupunkta, skatās ar Viņa
acīm: tā ir līdzdalība veidā, kā
skatās Viņš.”[9] Un Jēzum bija acis,
lai uzlūkotu katru cilvēku atsevišķi,
kā arī, lai skatītos uz visu cilvēku



kopumu. Viņš atnāca uz mūsu zemi
priekš ikviena un priekš visiem, un
priekš visiem un priekš katra
atsevišķi Viņš turpina pestīšanas
darbu. Mūsu misija tātad ir vest pie
Jēzus visus cilvēkus, ko mēs satiekam
savā dzīves ceļā, sākot no mūsu
tuvākajiem. Tieši tā rīkojās pirmie
kristieši, tā sekmējot pagānu tautu
atgriešanos.

Kādā no savām agrīnajām
meditācijām svētais Hosemarija
aplūkoja mūsu pirmo ticības brāļu
un māsu piemēru: “Nemācīti ļaudis,
kas zināja par savu iespējamo
moceklību un varmācīgo nāvi,
taču, neraugoties uz to, pieņēma
Kristus līdzstrādnieku lomu
pasaules pestīšanai. Viņi uzsāka
ceļu, lai sagrautu pagānismu un
pasauli pildītu ar kristīgo vēsti.
Jau drīz sludināšanā un ciešanās,
ar kurām viņi apliecināja ticību,
ko sludināja, viņus pavadīja
kādreizējais vajātājs Sauls, kam



bija grūti pret dzenuli spert (sal.
Apd 9, 5). Tā viņi devās ceļā visi,
lai ar savu skaidrību attīrītu
pagāniskās pasaules netīro un
duļķaino purvu, lai ar maziem
upuriem, ko viņi praktizēja, -
krietnumu, pieticību, vienkāršību –
apkarotu tā laika sabiedrības
tiekšanos pēc baudas un
izpriecām (..). Viņi nokļuva pašā
antīkās pasaules sirdī – līdz pat
Romai. Ko gan viņi varēja izdarīt
tur? Atbildi mums sniedz vēsture:
imperatoru tronis sagrūst un
šodien, pēc diviem tūkstošiem
gadu, Pēteris turpina būt Romas
Bīskaps.”[10]

Arī šodien, esot jaunās
evaņģelizācijas izaicinājuma priekšā,
mums jāuztur tāda pati iekšējās
pārliecības pilna cerība. Non est
abbreviáta manus Dómini[11], tā
Kunga roka nebūt nav par īsu, lai tā
nevarētu palīdzēt. Taču ir vajadzīgi
ticības cilvēki – vīrieši un sievietes,



lai atkārtotos brīnumi no Rakstiem.
Pirms dažām dienām Pāvests ir
publicējis apustulisko
pamudinājumu Evangélii gáudium,
kas attiecas uz pēdējās kārtējās
Bīskapu sinodes slēdzieniem, tieši
par jauno evaņģelizāciju. Es iesaku
jums iepazīt šo tekstu, kas
neapšaubāmi, dos mums jaunu
gaismu, lai iedvesmotu šā lielā
uzdevuma veikšanai.

Nevēlos atstāt bez ievērības arī
Gvadalupes Dievmātes piemiņas
dienu, ko svinēsim 12. decembrī. Tā
ir vēl viena gadadiena dievišķai
inspirācijai, ko svētais Hosemarija
1931. gadā sadzirdēja savas dvēseles
dziļumos. Tie bija lielu grūtību brīži
Darba attīstības gaitā, kad viņu
uzrunāja Svēto Rakstu vārdi: Inter
médium móntium pertransíbunt
aquae[12], žēlastību straumes plūst
starp kalniem un pārvar ikvienu
šķērsli, visu, kas stājas pretī Dieva
valstībai personīgajā izaugsmē un



Baznīcas un cilvēces dzīvē. Jo mūsu
ticība ir tā uzvara, kas uzvar pasauli.
[13] Palīdzēsim tādā veidā īstenot
mūsu Tēva mērķi, ko viņš izteicis gan
mutvārdos, gan rakstveidā kopš Opus
Dei dibināšanas pašiem
pirmsākumiem: regnáre Christum
vólumus! Mēs gribam, lai valdītu
Kristus!

Šodien sākas Adventa laiks - nedēļas,
kad gatavojamies Kunga Dzimšanai.
Šīs dienas var kalpot mums, lai mēs
apbrīnotu Dieva Tēva, kurš sūta
pasaulē savu Dēlu, labestību un
žēlsirdību un lai atjaunotu mūsu
vēlēšanos būt vienmēr atvērtiem uz
Dieva Gaismu un Vārdu, it īpaši laikā,
kad lasām un apceram Svētos
Rakstus.

Kā vārti uz šiem svētkiem ir
Jaunavas Marijas Bezvainīgās
Ieņemšanas svētki, jo viņa ir ticības
skolotāja, mūsu cerība un
brīnišķīgais piemērs tam, kā mīlēt



Dievu un caur Viņu savu tuvāko – ar
sirdi, ar prātu un ar jūtām, kas
pilnībā gremdējas Kungā.
Sagatavosimies šiem svētkiem, kas ir
jau pavisam tuvu, īpaši labi un ar
bērnu mīlestību vērsīsimies pie
mūsu Debesu Mātes.

Atvēlēsim šajā lūgšanā vairāk vietas
lūgšanai par Baznīcu un Pāvestu, par
viņa līdzstrādniekiem, par maniem
nodomiem, par visām mūsdienu
sieviešu un vīriešu garīgajām un
materiālajām vajadzībām. Lai mēs
nekad nebūtu vienaldzīgi (pateicoties
Dievam, es ceru, ka tas nekad
nenotiks), redzot materiālās un
garīgās grūtības, kas skar tik daudzus
cilvēkus visā pasaulē un dažkārt
izvēršas par īstām traģēdijām.

Šajā mēnesī ir vēl citas Darba
gadadienas, piemēram, Romas Svētās
Jaunavas Marijas koledžas
nodibināšana 1953. gadā.
Pateiksimies Dievam par visām



nozīmīgajām gadadienām Darba
vēsturē.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjēr

Romā, 2013. gada 1. decembrī.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā
atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu).

________________

[1] Lk 17, 5.

[2] Rom 10, 17.

[3] Jņ 1, 9.

[4] Pāvests Francisks, Enciklika 
Lumen fídei, 29.06.2013, Nr. 4.

[5] Pāvests Francisks, Enciklika 
Lumen fídei, 29.06.2013, Nr. 17.



[6] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 267.

[7] Pāvests Francisks, Enciklika 
Lumen fídei, 29.06.2013, Nr. 46.

[8] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 17.02.1974.

[9] Pāvests Francisks, Enciklika 
Lumen fídei, 29.06.2013, Nr. 18.

[10] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 26.07.1937.

[11] Is 59, 1.

[12] Ps 104, 10.

[13] 1 Jņ 5, 4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
decembris-2013/ (1.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2013/

	Prelāta vēstule (decembris 2013)

