
opusdei.org

Prelāta vēstule
(decembris 2011)

Decembra vēstulē Opus Dei
prelāts, monsinjors Havjērs
Ečevarrija, mudina gatavoties
Kristus Dzimšanas svētkiem,
labi izdzīvojot Adventu un
Jaunavas Marijas Bezvainīgās
Ieņemšanas svētkus.

19.12.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Ir sācies Advents, kas mūs aicina
atjaunot mūsu cerību: nevis īslaicīgu,



pārejošu cerību, bet gan drošu
uzticēšanos, jo tā nāk no Dieva. Šī
priecīgā gaidīšana, kas ir tik
raksturīga šīm nedēļām pirms
Ziemassvētkiem, „ir tāda kristieša
pamatnostāja, kurš vēlas izdzīvot
auglīgi atjaunoto satikšanos ar
To, kurš nāk, lai dzīvotu mūsu
vidū – Jēzu Kristu, cilvēktapušo
Dieva Dēlu.”[1]

Pagājušajā svētdienā pirmajā
lasījumā mēs dzirdējām Isaja vārdus,
kuram sāp izredzētās tautas
stāvoklis. To ļaužu sirdis bija
nocietinātas, viņi bija attālinājušies
no Dieva. Un pravietis vēršas pie
Dieva, lūgdams Viņu, lai viņi
atgrieztos: Piegriezies mums atkal
Savu kalpu dēļ, to cilšu dēļ, kas ir Tavs
īpašums! (...) Ak kaut Tu pāršķeltu
debesis un nonāktu zemē, ka kalni
sakustētos Tava vaiga priekšā![2]
Tādā vai citādā formā šis sauciens
šajās nedēļas atskan bieži; un arī mēs
kopā ar Baznīcu no visas sirds



atkārtojam: Veni, Domine, et noli
tardare. Relaxa facinora plebi tuae
[3]; nāc, Kungs, nekavējies; noņem
smagās nastas, kas nospiež Tavu
tautu. Liturģija mums apsola: Drīz
nāks Kungs, Valdnieks, un Viņu sauks
Emanuēls, tas ir, Kungs ar mums.[4]
Un tā ir: „Kungs nāk, lai padarītu
bezspēcīgu ļaunā darbu un visu,
kas mūs vēl attālina no Dieva, lai
atgrieztu mums pirmatnējo
mirdzumu un sākotnējo
radniecību ar Tēvu.”[5]

Cik bieži mēs jau esam saukuši ar
sirdi vai ar muti: Veni, Domine Iesu[6]
- Nāc, Kungs Jēzu? Izbaudīsim šos
vārdus no Svētajiem Rakstiem, kurus
liturģija attiecina uz Kristus
dzimšanas gaidīšanu: Debess, noraso
jel Taisno, mākoņi, To nosūtiet! Zeme,
vārtus vaļā veri(i), Pestītājs, lai šurpu
nāk![7] Pirms diviem tūkstošiem
gadu debesis atvērās, lai uz pasauli
varētu atnākt Pestītājs, un tas notiek
pastāvīgi katru dienu, kad Jēzus



mums tuvojas savā sakramentālajā
klātbūtnē Svētajā Euharistijā. Katrs
no mums ir aicināts atsaukties,
atverot savu sirdi plaši jo plaši, lai to
piepildītu šī dievišķā rasa, kas vēlas
atjaunot mūsos spēku un enerģiju.
Tāpēc vislabākais veids, kā
sagatavoties uz garīgo Jēzus Kristus
atnākšanu gaidāmajos
Ziemassvētkos, ir labi sagatavot
mūsu dvēseli un miesu, lai katru
dienu ar jaunu dedzību saņemtu
Svēto Komūniju. Cik auglīgas tu vērtē
šīs dienas? Cik karsti tu vēlies, lai
cilvēce uzņemtu Kungu? Vai ielu
izgaismojumi un greznojumi mudina
tevi lūgt Dievu, lai Viņš saņemtu no
savām radībām to atbildi, ko Viņš ir
pelnījis?

Mūsu Tēvs mudināja mūs izmantot
šīs nedēļas, lai „ar sirdi veidotu
«Betlēmīti» mūsu Dievam. Vai
atceraties sevi bērnībā? Ar kādu
prieku gatavojām vietu Kristus
dzimšanai, ar tiem korķa kalniem,



ar mazītiņām mājiņām un tām
sīkajām figūriņām apkārt silītei,
kur gribēja piedzimt Dievs![8]. Un
viņš pakavējās pie pārdomām, kas
var derēt visiem ticīgajiem: „es labi
zinu, ka, jo vairāk laika paiet, jo ar
katru dienu mani dēli un manas
meitas kļūst mazāki bērni, jo Opus
Dei ir pieaugušiem kristiešiem,
kuri aiz mīlestības uz Dievu prot
kļūt par bērniem. Tātad, ar lielāku
aizrautību nekā mūsu bērnu
dienās mēs esam sagatavojuši
«Betlēmīti» mūsu dvēseles
dzīlēs.”[9]

Apcerot ārkārtējo notikumu, ko mēs
pašlaik atceramies, Pāvests aicina
mūs uz pārdomām, ka „piepildījums
vārdam, kas sākās tai naktī
Betlēmē, ir vienlaikus
neizmērojami lielāks un, no
laicīgā viedokļa raugoties, daudz
pazemīgāks nekā to būtu
iespējams no praviešu vārdiem
noskārst.”[10] Isajs un visi pravieši



varēja vien nedaudz ielūkoties tajā,
kas notiks Ziemassvētkos. Tā
pravietojuma piepildīšanās nes sevī
vēl lielāku, neizmērojamu spēku, jo
caur Vārda cilvēktapšanu un
dzimšanu „ir pārvarēts bezgalīgais
attālums starp Dievu un cilvēku.
Dievs ne tikai ir noliecies līdz
zemei, kā teikts psalmos: Viņš
patiešām ir «nokāpis lejā», ienācis
pasaulē, tapis par vienu no mums,
lai mūs visus vilktu pie sevis.”[11]
No otras puses, viss norisinājās
visdziļākajā pazemībā: šis bezgalīgi
gudrais, visvarenais un mūžīgais
Dievs piedāvā mums sevi
jaundzimuša bērna veidā, kas ir
neaizsargāts un kuram vajadzīgas
cilvēku rokas, kas to sargātu, un
sirdis, kas viņu patiesi mīlētu. Kā
Marijai un Jāzepam Betlēmes naktī,
tā arī mums jāizturas lūgšanas
klusumā, kad esam Dieva klātbūtnē
dienas gaitā, un saņemot Viņu
sakramentālā veidā Euharistijā. Pats
fakts izveidot mūsu mājās «Betlēmīti»



izsaka „mūsu gaidas, ka Dievs ir
mums tuvu (...), bet tas izsaka arī
mūsu pateicību Viņam par to, ka
Viņš izlēma dalīt ar mums mūsu
cilvēcisko būtību, tās nabadzībā
un vienkāršībā.”[12]

Mēs gatavojamies arī Jaunavas
Marijas Bezvainīgās Ieņemšanas
svētkiem, kas ir jau pavisam tuvu.
Mūsu kā bērnu sirdis šajā svētku
dienā pildās ar īpašu prieku, jo
Marijā mēs redzam atspoguļojamies
viņas Dēla lielumu un pazemību, ar
ko Viņš atnāca uz zemi. Marijas
lielums – Visšķīstākā, Vissvētākā,
Visaugstākā no visām radībām. Viņas
godība ir tik liela, ka kristīgā tauta
viņu slavē sakot: Lielāks par tevi ir
vienīgi Dievs! Un bezgalīgā Nācaretes
Jaunavas pazemība, jo būdama kopš
mūžiem izvēlēta būt par Dieva Māti,
viņa pati sevi uzlūko un nosauc par
Kunga kalponi. Manas meitas, mani
dēli, cik gan mācību stundu mums
nerimstoši jāmācās no mūsu Mātes,



un pavisam īpaši šajās dienās pirms
viņas svētkiem! Lūgsim viņas
palīdzību, lai mēs nekad tās
neaizmirstu, lai īstenotu tās praksē.

Man nāk prātā, ka tieši šajās dienās
pirms astoņdesmit gadiem, 1931.
gadā, svētais Hosemarija rakstīja
savas apceres par Rožukroņa
noslēpumiem, kas kopš tā laika
neskaitāmi daudziem cilvēkiem ir
palīdzējušas uzsākt kontemplācijas
ceļu. Es jums ierosinu šajās dienās
censties šo mariānisko lūgšanu
lūgties lielākā mierā un uzmanībā.
Reiz, atbildot uz jautājumu, mūsu
Tēvs skaidroja: „Rožukronis ir
lūgšana, kas ļoti patīk Jaunavai
Marijai un kopš gadsimtiem ir
iesakņojusies katoļticīgo dzīvē. Un
vienlaicīgi tā ir Kristus un Viņa
Mātes dzīves noslēpumu apcere.
Tāpēc es to iesaku no visas sirds,
arī kā lūgšanu, ko var lūgt visa
ģimene kopā, kaut gan jums
nevajadzētu spiest jūsu mazajiem



bērniem to obligāti lūgties (...). Ja
viņi vēlēsies nākt pie pārējiem, lai
nāk; ja ne, atstājiet viņus mierā,
gan viņi nāks. Tam ir jābūt kaut
kam brīvprātīgam.”[13]

Aiz savas lielās cieņas pret dvēseles
brīvību, mūsu Dibinātājs
piemetināja, ka šajā – tāpat kā visās
citās dievbijības praksēs – katram
jāiet pa savu paša ceļu. Un
papildināja: „To var lūgt tā, kā es
esmu to ieteicis, taču es nevienam
neuzlieku par pienākumu, darīt to
šajā konkrētajā formā, jo to var
lūgt tūkstoš dažādos veidos.
Dvēseles gan ir līdzīgas, tomēr
katrai no tām ir savs ceļš. Ej pa to,
kurš tev patīk, lūdzoties Rožukroni
un arī visā pārējā. Pamēģini, ja tas
tevi interesē, mazliet meditēt
lūgšanas, no kurām sastāv
Rožukronis un kuras mums ir
devusi Baznīca. Lūdzies Tēvs
mūsu... un Esi sveicināta Marija...
lēnā garā. Un, ja tava uzmanība



novēršas, mēģini, cik var,
atgriezties. Un pat ja tu visu laiku
esi bijis novērsies, tu to esi lūdzies:
tu ar to esi Dievmātes godam
veidojis varenu serenādi.”[14]

Adventa laikā īpaši spilgti mūsu acu
priekšā ir Rožukroņa priecīgie
noslēpumi, it īpaši pēdējā nedēļā, kad
liturģija mūs intensīvāk sagatavo
tieši Ziemassvētkiem. Centīsimies
apcerēt tos ar lielu neatlaidību. Lai
palīdzētu man un jums, es jums
rakstu vienu mūsu Tēva komentāru
par šīm ainām.

„Atcerieties priecīgos noslēpumus:
mēs apbrīnojam Jēzus pazemību,
kuršsemetipsum exinanivit
formam servi accipiens; kurš Sevi
pazemināja un pieņēma kalpa
veidu, miesu līdzīgu mūsu miesai.
Bez grēka, bet līdzīgu mūsējai.
Pazemību, kas Viņam tāpat kā
visiem pārējiem liek pavadīt Mātes
klēpī nepieciešamo laiku. Mēs



kontemplējam Māti, kura savā
pazemībā dodas Jūdejas kalnos, lai
apciemotu savu māsīcu svēto
Elizabeti. Mēs kontemplējam..., un
mūs aizkustina brīnišķīgā aina,
kurā izskan Magnificat. Pēc tam
dzimst Jēzus; kā mēs, tikai
vislielākā nabadzībā, ārpus savām
mājām, kādā kaktā. Non erat eis
locus in diversorio, jo tiem nebija
vietas mājvietā. Būdams cēlies no
ķēniņa Dāvida cilts, viņš vēlējās
piedzimt nabadzībā un dzīvot
nabadzībā. Un kad evaņģēlisti,
Svētā Gara iedvesmoti, stāsta Jēzus
ciltsrakstus, tajos parādās dažas
sievietes, kuras nav gluži
tikumības paraugs; viena otra –
nepavisam nē. Lai mēs mācītos
mīlēt un saprast cilvēkus un, caur
Jēzu, piedotu viņiem.

Turpinājumā mēs redzam, kā Svētā
Jaunava dodas uz Templi, lai
šķīstītos: kad tīrāks kā Viņa ir vienīgi
Dievs. Kāds pazemības paraugs! Bet



mēs, lepnības pārpilni... Noslēgumā,
pēc visām šīm pazemības ainām,
mūsu dvēsele plūst pāri malām aiz
dāsnuma, un mēs vēlamies sevi veltīt
Dieva lietām, kā to darīja Zēns Jēzus,
kad viņi Viņu atrada Templī pēc trīs
dienu ilgas meklēšanas. Tā ir pēdējā
noslēpuma tēma: Vai jūs nezinājāt,
ka man jādarbojas tanīs lietās, kas ir
mana Debesu Tēva?”[15]

Bezvainīgās Ieņemšanas novenna ir
apliecinājums mūsu kā bērnu
mīlestībai uz mūsu Māti, mūsu
Karalieni. Tomēr neaizmirsīsim, ka
„tas, ko mēs no Marijas saņemam
ir daudz svarīgāks par to, ko mēs
veltījam viņai. Patiesi, Jaunava
Marija mums sniedz vēstījumu,
kas paredzēts ikvienam no mums
(...). Un ko Marija mums saka?
Viņa runā caur Dieva Vārdu, kas
kļuva miesa viņas klēpī. Viņas
«vēstījums» nav nekas cits kā
Jēzus, kas ir visa viņas dzīve.
Pateicoties Viņam un caur Viņu



Marija ir Bezvainīgā. Un tāpat kā
Dieva Dēls mūsu dēļ kļuva cilvēks,
tāpat arī Viņa, Dieva Māte, tika
pasargāta no grēka mūsu dēļ, visu
dēļ, tādēļ ka Dievs jau iepriekš bija
paredzējis pestīšanu visiem
cilvēkiem.”[16]

Tādā veidā, dziļi un personiski
izdzīvojot Bezvainīgās Ieņemšanas
novennu, mēs ļoti labi
sagatavojamies Ziemassvētkiem.
Turklāt, kā to bagātīgi rāda pieredze,
tas mums dod vēl vienu iespēju veikt
mūsu personīgo apustulātu. Jaunava
Marija vienmēr velk cilvēkus pie
sevis un vada viņus pie Jēzus.
Centīsimies cieši savienot šos divus
aspektus – attiecības ar Dievmāti un
apustulisko dedzību – tagad un visu
mūsu dzīvi. Apcerēsim kādus mūsu
Tēva vārdus, kas ir ārkārtīgi spēcīgi
un prasa no mums atbildi katru
dienu: „Pasaule ir kā liela,
slāpstoša mute, tai slāpst pēc
Kristus, un mēs, kristieši, esam



ūdens, kam šīs slāpes ir jāremdē.
Tā mūs gaida. Kur tu būsi rīt, lai
dotu tālāk šo uguni un šo Kristus
mīlestību? Ja tevī tagad nav
prozeolītisma alku, tad tā ir slikta
zīme. Mēs esam vien zemes pīšļi,
taču Dievišķā Meistara rokās mēs
dosim gaismu to cilvēku acīm, kas
ir akli un neredz patiesības
starojumu.”[17]

Pagājušā mēnesī ir uzsācies pastāvīgs
Prelatūras darbs Šrilankā.
Pateiksimies Dievam par to, ka
ierašanās dienā jūsu brāļi varēja
novietot Vissvētāko Sakramentu
jaunā centra kapelā. Vēl viens
Tabernākuls šajā milzīgajā Āzijas
kontinentā! Uzticot šā darba
aizsākumu un visas apustuliskās
iniciatīvas Bezvainīgajai Jaunavai
Marijai, ar viņas aizbildniecību
centīsimies to novest līdz galam
daudzās vietās.



Manas meitas, mani dēli, dvēseles
mūs gaida, tevi gaida. Izdzīvosim
Kalvarijas Upuri katru dienu ar
mīlestības alkām. 1937. gada 3.
decembrī mūsu Tēvs pēc mēnešiem
ilgas reliģijas vajāšanas Spānijā
pirmo reizi atkal varēja svinēt Svēto
Misi ornātā. Es tiku dzirdējis viņu
pieminam ar lielu pateicību to
palīdzību, ko viņam tika sniedzis
Andoras priesteris, par kuru viņš
lūdzās katru dienu.

Turpiniet lūgties par Pāvestu un par
viņa nodomiem, par viņa
līdzstrādniekiem Baznīcas vadībā,
par viņa nesenā brauciena uz Āfriku
garīgajiem augļiem. Un neaizmirstiet
arī vienoties ar mani manās lūgšanās
Dievam, kuru, kā jau daudzreiz esmu
teicis, ir daudz un kuru mērķis ir
atdot visu godu Dievam.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,



+ Havjērs

Romā, 2011. gada 1. decembrī. 

----------------------------- 

[1] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 22.12.2010.

[2] Romas Misāle, Adventa pirmā
svētdiena, pirmais lasījums (B) (Is 63,
17; 64, 1).

[3] Stundu lūgšanas, Adventa pirmā
svētdiena, Ad Nonam, Responsorium
breve

[4] Romas Misāle, 21. decembris, 
ievada antifona (Sal. Is 7, 14; 8, 10).

[5] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 22.12.2010.

[6] Atkl 22, 21.

[7] Romas Misāle, Adventa ceturtā
svētdiena, ievada antifona (Is 45, 8).



[8] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.12.1973.

[9] Turpat.

[10] Benedikts XVI, Homīlija Kristus
Dzimšanas svētkos, 24.12.2010.

[11] Turpat.

[12] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
22.12.2010.

[13] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 17.11.1972.

[14] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 9.10.1972.

[15] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 16.11.1967.

[16] Benedikts XVI, Runa pie
Jaunavas Marijas Bezvainīgās
Ieņemšanas tēla, 08.12.2010.



[17] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 24.10.1942.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
decembris-2011/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2011/

	Prelāta vēstule (decembris 2011)

