
opusdei.org

Prelāta vēstule
(decembris 2010)

Monsinjors Havjērs Ečevarija
mudina sagatavot mūsu sirdis
Kunga atnākšanai
Ziemassvētkos un runā arī par
nesen publicēto Pāvesta
apustulisko pamudinājumu
"Verbum Domini".

26.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Ar neaptveramu prieku es atminos,
ar kādu patiku svētais Hosemarija



Adventa laikā atkārtoja liturģijas
vārdus: Dominus prope est![1] Ar
nepacietību un pateicību viņš gaidīja
svētkus, kuros pieminam Pestītāja
atnākšanu uz zemes.

Jau ir sākušās nedēļas, kas mums
palīdz sagatavoties Ziemassvētkiem
un pārējiem ar Kunga dzimšanu
saistītajiem svētkiem. Domāju, ka
mums uz lūpām ir pravieša Isaja
vārdi, ar kuriem iesākas Adventa 1.
svētdiena: Laiku beigās notiks, ka Tā
Kunga nama kalns stāvēs jo stingri
savos pamatos un pacelsies pāri
visiem kalniem un pakalniem un pie
tā saplūdīs visas tautas.[2] Un mēs
krītam ceļos Debesu labestības
priekšā, kad redzam, kā piepildās šis
pravietojums, kad dievišķais Vārds
caur Svētā Gara darbību kļūst miesa
Vissvētākās Jaunavas Marijas
jaunavīgajā klēpī. Ar šo atpestījošo
inkarnāciju un jo sevišķi ar savas
nāves un augšāmcelšanās Lieldienu
noslēpumu Kristus ir atnesis uz zemi



mieru, kā to pirmajos Ziemassvētkos
pasludināja eņģeļi. Kaut arī šis miers
vēl nav pilnībā realizējies, jo saskaņā
ar dievišķo plānu tikai laiku beigās 
visā viss būs Dievs [3], tomēr tas ir
nojaucis starpsienu, kas bija uzcelta
starp cilvēkiem un Dievu iedzimtā
grēka un mūsu personisko grēku dēļ.
[4] Bez tam Jēzus vēlas, lai kristieši
dienu dienā darbotos līdz ar Viņu,
ienesot Viņa mieru cilvēku sirdīs līdz
pat vistālākajiem sabiedrības
nostūriem.

Pirms dažiem gadiem Pāvests
komentēja, ka „Baznīcas Tēvi savā
Vecās Derības grieķu tulkojumā
izmantoja kādus pravieša Isaja
vārdus, kurus citē arī apustulis
Pāvils, lai parādītu, kā jaunie Dieva
ceļi bija pareģoti jau Vecajā Derībā.
Tur mēs lasām: „Dievs izpildīs savu
vārdu un to saīsinās” (sal. Is 10, 23;
Rom 9, 28) (…). Dēls pats ir Vārds, 
Logos; mūžīgais Vārds ir kļuvis mazs,
tik mazs, ka ietilpinās silītē. Viņš ir



kļuvis par bērnu, lai Vārds kļūtu
mums sasniedzams.”[5] Un savā
pēdējā apustuliskajā pamudinājumā
Svētais Tēvs piebilst: „Tagad Vārds ir
ne tikai dzirdams, tam ir ne tikai 
balss, tagad Vārdam ir seja, ko mēs
varam redzēt: Jēzus no Nācaretes.”[6]

Tāpēc droši un ar lielu prieku
turpināsim mūsu kristīgo ceļu.
„Ziemassvētki mums atgādina par
to, ka Dievs ir radības sākums,
beigas un centrs: Iesākumā bija
Vārds, un Vārds bija pie Dieva, un
Dievs bija Vārds (Jņ 1, 1). Manas
meitas un mani dēli, tas ir Kristus,
kas visas radības velk pie sevis: No
Viņa viss radies, un bez Viņa
nekas nav radies, kas radīts (Jņ 1,
3). Un kad Viņš kļuva miesa un
dzīvoja starp mums (sal. Jņ 1, 14),
Viņš mums parādīja, ka mēs
nedzīvojam, lai meklētu laicīgu un
pārejošu laimi. Mēs esam šeit, lai
sasniegtu mūžīgo svētlaimību,



sekojot Viņa pēdās. Un tas izdosiet
tikai tad, ja mācīsimies no Viņa.”[7]

Kristībā mēs esam ietērpti Kristū. Lai
mēs veidotos aizvien vairāk un
vairāk līdzīgi Viņam, Kungs ir atstājis
mums pārējos sakramentus, jo īpaši
Grēksūdzi un Euharistiju. Ja mēs tos
saņemam bieži un pienācīgā iekšējā
sagatavotībā, mūsu līdzība Kristum
pieaug, mēs kļūstam aizvien labāki
Dieva bērni. Šo darbu dvēselēs veic
Svētais Gars, taču viņš rēķinās arī ar
mūsu personīgo līdzdarbību. Un daļa
no šīs līdzdarbības ietver uzcītīgu
Dieva Vārda lasīšanu, jo Dieva vārds
ir dzīvs un darbīgs, un asāks par
katru divasmeņu zobenu. Tas spiežas
cauri, kamēr pāršķir dvēseli un garu,
tāpat locekļus un smadzenes. Tas ir
domu un sirdsapziņas tiesnesis.[8] No
šejienes mūsu Tēva padoms: „Mums
savās dzīvēs ir jāatkārto Kristus
dzīve, iepazīstot Kristu: lasot un
meditējot Svētos Rakstus un
neatlaidīgi lūdzoties.”[9] Tuvojošos



svētku laikā apņemsimies „aptvert
to mācību, ko Jēzus mums sniedz
tieši tagad: kā jaundzimušais
Bērns, kopš Viņa acis ir atvērušās
uz šīs svētītās cilvēku zemes.”[10]
Jautāsim sev bieži: Vai es tuvojos
žēlastību avotiem ar tieksmi pēc
svētuma? Vai cenšos pieņemt
sakramentus tik bieži, cik
nepieciešams, lai sasniegtu tādu
dvēseles skaidrību un pārdabisku
spēku, kādu Dievs no manis sagaida?

Nesen publicētais Svētā Tēva
apustuliskais pamudinājums Verbum
Domini izceļ Svēto Rakstu
nozīmīgumu Baznīcas dzīvē un
sūtībā un katra kristieša dzīvē. Tiem,
kas studē Svētos Rakstus, un
ikvienam Benedikts XVI tur norāda
uz fundamentālu apliecinājumu:
„Primārā Svēto Rakstu
interpretācijas vieta ir Baznīcas
dzīve.”[11] Tikai Baznīcas klēpī, tās
dzīvās Tradīcijas nepārtrauktībā un
Kristus iedibinātā Maģistērija vadībā



var patiesi saprast, ko Svētais Gars
vēlas mums darīt zināmu mūsu
pestīšanas labad. To viņš dara ar
iedvesmotu rakstnieku starpniecību,
liekot lietā cilvēku valodu. Tas
nozīmē, ka tikai ticībā un ticības dēļ
visā tā dziļumā un pareizībā,
nebaidoties kļūdīties, ir iespējams
aptvert to, ko Dievs mums ir atklājis
attiecībā uz mūsu līdzdalību viņa
dievišķajā Dzīvē. Labai ekseģēzei ir
nepieciešamas zinātniskas Svēto
Rakstu studijas, bet tik pat svarīgs –
un pat svarīgāks – ir pilnīgs
saskanīgums ar ticību, ko sludina
Baznīcas Maģistērijs. Tāpēc
„autentiskai Bībeles interpretācijai
vienmēr jābūt saskanīgai ar
katoliskās Baznīcas ticību.”[12]

Lai Dieva Vārdu saprastu pareizi,
mums ne tikai jāatdzīvina mūsu
ticība, mums Bībele jālasa un jāapcer
tajā garīgajā gaisotnē, kurā tā tikusi
sarakstīta. Tāpēc, kad mēs pamatīgi
lasām Evaņģēliju vai citas



iedvesmotās grāmatas, ir svarīgi
izkopt personisku klausīšanās
attieksmi. Svētie Raksti, pirmkārt, jau
tad, kad tie tiek lasīti liturģijas
svinēšanas laikā, vienmēr ir aktuāli
un tiem, kas tos uzmanīgi klausās un
vēlas uzņemt, dara zināmus
jauninājumus Dieva lietās. Svēto
Rakstu vārdi, kā rakstīja svētais
Hosemarija, ir „Svētā Gara gaisma,
kas runā uz mums cilvēku valodā,
lai mūsu prāts saprastu un
apcerētu, lai mūsu griba
nostiprinātos un mūsu darbi tiktu
izpildīti. Jo mēs esam viena tauta,
kas atzīstam vienu ticību, vienu 
Credo; viena tauta, kas 
sapulcināta Tēva, Dēla un Svētā
Gara vienībā.”[13]

Līdzīgā veidā, arī mums pašiem lasot
Bībeli, un jo sevišķi Evaņģēliju, ir
dzirdama Dieva balss, kuru mums
vajadzētu censties attiecināt uz mūsu
konkrēto situāciju. Ja mēs Svētos
tekstus pūlamies lasīt uzmanīgi – ar



bērnu uzmanību -, tad šī lasīšana
patiesi pārvērtīsies lūgšanā. „Kad tu
atver Evaņģēliju”, rakstīja mūsu
Tēvs, „domā par to, ka viss, kas tiek
stāstīts – Kristus darbi un runas –
tev ne tikai ir jāzina, bet arī
„jāizdzīvo”. Viss, katra aina, kas
šeit ir aprakstīta, ir sakopojums no
daudzām sīkām detaļām, lai tu tās
varētu iedzīvināt konkrētos tavas
dzīves apstākļos. 

Kungs mūs, katoļus, ir aicinājis, lai
mēs Viņam sekotu tuvu līdzās, un
Svētā Evaņģēlija tekstā tu atradīsi
Jēzus dzīvi; bet tur tev ir jāatrod arī
tava paša dzīve.

Mācies arī tu līdzīgi Apustuļiem ar
mīlestību jautāt: „Kungs, ko Tu gribi,
lai es daru?... Un savā dvēselē tu
dzirdēsi viennozīmīgu atbildi: „Dieva
Gribu!”

Tāpēc sniedzies pēc Evaņģēlija ik
dienas, lasi to un dzīvo, ņemot to par



stingru paraugu. Tā darīja
svētie.”[14]

Manis pieminētajā dokumentā
Benedikts XVI vairākus paragrāfus
veltī tam, lai skaidrotu, kā svēto
dzīve sniedz lielu palīdzību, lai mēs
padziļināti aptvertu Rakstu jēgu.
Svētais Gregors Lielais (Pāvests viņu
citē savā Apustuliskajā
pamudinājumā) apliecina: Viva lectio
est vita bonorum[15], svēto dzīve ir
ļoti dzīva un ļoti dziļa mācību
stunda. „Visdziļākā Rakstu
interpretācija nāk tieši no tiem, kas ir
ļāvušies, lai Dieva Vārds viņus
veidotu – ar klausīšanos, lasīšanu un
pastāvīgu meditāciju(...). Tā nav
nejaušība”, turpina Svētais Tēvs, „ka
lielākie garīguma strāvojumi
Baznīcas vēsturē ir radušies, stingri
atsaucoties uz Rakstiem.”[16]

„Katrs svētais ir kā gaismas stars, kas
iziet no Dieva Vārda”[17], apliecina
Svētais Tēvs un pēc tam piemin



vairākus svētos un svētās, kas no
Evaņģēlija ir dāvājuši jaunu gaismu
Baznīcas dzīvei; un viņš runā par to,
ka viens no šiem gaismas stariem ir
redzams „svētajā Hosemarijā Eskriva
un viņa vēstījumā par vispārējo
aicinājumu uz svētumu.”[18] Šie
vārdi mūsos izraisa lielu prieku, un
tas ir dabiski. Tajā pašā laikā tie mūs
aicina ar atbildības sajūtu izturēties
pret mūsu Tēva mācību, lai no tās
gūtu lielāku labumu un vēl plašāk
izplatītu viņa vēstījumu, tādā veidā
vairāk mīlot Dievu un Baznīcu.

Tāpēc sekosim atkārtotiem svētā
Hosemarijas aicinājumiem bieži
izmantot Bībeles tekstus, lai barotu
mūsu lūgšanu brīžus un kontemplētu
Jēzus dzīves ainas, pārceļot sevi
Evaņģēlijā „kā vēl vienu personu”.
Tiklab Adventa, kā arī Ziemassvētku
Sv. Misu liturģiskie teksti var mums
kalpot par spēcīgu impulsu, lai mēs
aizvien labāk iepazītu Dieva Vārdu
un lai pieaugtu mūsu tuvība ar Jēzu,



Mariju un Jāzepu. Apņēmīgi
iedziļināsimies viņu dzīvēs un
paliksim no visas sirds kopā ar
visiem trijiem.

„Kunga dzīvē es mīlu visu”, rakstīja
mūsu Tēvs, „bet īpaša vājība man ir
attiecībā pret trīsdesmit Viņa
dzīves gadiem, kas apslēpti tika
pavadīti Betlēmē, Ēģiptē un
Nācaretē. Tiem, kas pieraduši
spriest virspusēji, tas periods, kas
bija garš, salīdzinot ar Viņa
publisko darbību, un par ko
Evaņģēlijā gandrīz netiek runāts,
var šķist nebūtisks un
maznozīmīgs. Tomēr es vienmēr
esmu apgalvojis, ka šī klusēšana
par Kunga dzīvi ir ļoti daiļrunīga
un tajā ietvertas brīnišķīgas
mācību stundas mums kristiešiem.
Tie bija intensīva darba un lūgšanu
piepildīti gadi, kad Jēzus dzīvoja
ikdienišķu dzīvi – līdzīgu mūsējai,
ja vēlaties, - vienlaicīgi Dieva un
cilvēka dzīvi. Tajā vienkāršajā,



neievērojamajā amatnieka
darbnīcā, tāpat kā vēlāk ļaužu
pūļu priekšā, Viņš visu darīja ļoti
labi.”[19]

Pamatojoties uz Pāvēsta vārdiem par
svēto Hosemariju, es vēlētos
ierosināt: pastiprināti centīsimies –
centīsimies visi – iepazīt mūsu Tēva
Svēto Rakstu komentāru dziļumu.
Tādā veidā mēs mācīsimies brīvāk
kustēties dziļajā Atklāsmes jūrā un
atklāsim garīgo jēgu, kas apslēpta
svēto tekstu vārdos, t.i., sapratīsim,
ko Svētais Gars šeit un tagad grib
teikt katram no mums. Šajā sakarā es
jūs aicinu no jauna izlasīt šo punktu
no Smēdes: „Aquae multae non
potuerunt extinguere caritatem!” –
lieli ūdeņi nevar apdzēst
mīlestību. Es piedāvāju divas šo
Svēto Rakstu vārdu
interpretācijas. Pirmā: milzīgais
grēku daudzums, ko esi izdarījis, ja
tu tos patiesi esi nožēlojis, tevi
nenošķir no mūsu Dieva



Mīlestības; un otra: nesapratnes un
pretestības plūdi, kas iespējams
jāpacieš, nepārtrauks tavu
apustulisko darbu.”[20]

Aizvadītajās dienās es biju neilgā
ceļojumā pa mūsu Dibinātāja pēdām
uz Fatimu un Santjago de
Kompostela. Kā jūs zināt, Fatimas
svētvieta viņu pievilka jo īpaši; citā
sakarā esmu jums stāstījis, ka svētais
Hosemarija tur bija bieži, lai noliktu
savus nodomus Dievmātei pie kājām
pārliecībā, ka Dievs vienmēr
uzklausa Marijas aizlūgumus.
Atceroties mūsu Dibinātāja
svētceļojumu uz Apustuļa kapu
1938.gadā, kas arīdzan bija jubilejas
gads, es braucu arī uz Santjago de
Kompostela un biju lūgšanās vienots
ar Pāvestu, kurš šajā vietā bija dažas
dienas iepriekš. Abās vietās es tiku
izjutis jūsu visu atbalstu, par ko es
Romā pirms ceļojuma tiku lūdzis
jūsu māsām un jūsu brāļiem, lai
Kungs mums dod visu, ko mēs



lūdzam. Es lūdzos par Baznīcu, par
Pāvestu, par Opus Dei ticīgajiem –
sievietēm un vīriešiem. Dosimies
vienmēr pie Jēzus caur Mariju,
pastāvīgi un ar ticību, lūgšanā
vienoti ar Baznīcu un ar visu cilvēci. 

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2010. gada 1. decembrī.

________________________

[1] Romas Misāle, Adventa trešā
svētdiena, ievada antifona (Flp 4, 5).

[2] Romas Misāle, Adventa pirmā
svētdiena, pirmais lasījums (A) (Is 2,
2).

[3] 1 Kor 15, 28.

[4] Sal. Ef 2, 14.



[5] Benedikts XVI, Sprediķis Pusnakts
Misē 24.12.2006.

[6] Benedikts XVI, Apust.
pamudinājums Verbum Domini,
30.09.2010, Nr. 12.

[7] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.12.1972.

[8] Ebr 4, 12.

[9] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 14.

[10] Turpat.

[11] Benedikts XVI, Apust.
pamudinājums Verbum Domini,
30.09.2010, Nr. 29.

[12] Turpat, Nr. 30.

[13] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 89; Citāts no sv. Cipriāna, 
De dominica oratione, 23 (PL 4, 553).

[14] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 754.



[15] Gregors Lielais, Moralia in Job
XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Benedikts XVI, Apust.
pamudinājums Verbum Domini,
30.09.2010, Nr. 48.

[17] Turpat.

[18] Turpat.

[19] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
56.

[20] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 655.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
decembris-2010/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2010/

	Prelāta vēstule (decembris 2010)

