
opusdei.org

Prelāta vēstule
(decembris 2009)

Decembra mēnesis dod daudz
izdevību, lai sagatavotos Jēzus
dzimšanai: Ziemassvētku
dekorācijas ielās, liturģija,
prieki un rūpes no dienas
dienā, mūsu sasniegumi un pat
mūsu kļūdas. Uz to savā šā
mēneša vēstulē norāda Prelāts.

15.04.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus! Atkal
tuvojas



Ziemassvētki, svētki, kas vienmēr ir
brīnumaini jauni, svētki, kas tiek
svinēti gandrīz visur, pat tādās
vietās, kur Kristu tikpat kā nepazīst.
Daudziem tā diemžēl ir tikai iespēja
dāvāt un saņemt dāvanas, izmantot
dažas dienas atpūtai vai vienkārši
pavadīt vairāk laika kopā ar ģimeni.
Mēs, kas esam saņēmuši ticības
dāvanu, zinām šo svētku patieso
nozīmīgumu: „Katriem
Ziemassvētkiem jākļūst priekš
mums par jaunu un īpašu
satikšanos ar Dievu, kurā mēs
ļaujam, lai Viņa gaisma un Viņa
žēlastība ietiecas līdz mūsu
dvēseles dziļumiem.”[1]

Šajās sagatavošanās nedēļās Baznīca
mums to atkārtoti atgādina. Uzsākot
Adventu tā mūs aicina: Priecīgi iesim
Kunga namā![2] Un Pāvests
Benedikts XVI paskaidro, ka „iemesls
tam, kāpēc mums priecīgi jāiet uz
priekšu (...), ir faktā, ka mūsu
pestīšana ir tuvu. Kungs nāk! Ar šo



apziņu mēs uzsākam Adventa ceļu,
gatavodamies ar ticību svinēt
sevišķo notikumu - Kunga
Dzimšanas svētkus. Turpmākajās
nedēļās liturģija no dienas dienā
mums piedāvās apcerēt Vecās
Derības tekstus, kas atsauc atmiņā
dzīvās un pastāvīgās ilgas, kas
iedvesmo jūdu tautu gaidīt Mesijas
atnākšanu. Būsim arī mēs modri
lūgšanā un centīsimies sagatavot
mūsu sirdis Pestītāja uzņemšanai,
kurš nāks atklāt mums savu
žēlsirdību un dāvāt savu
pestīšanu.”[3]

Pacentīsimies sekot šim Svētā Tēva
padomam, lasīsim uzmanīgi
liturģiskos tekstus un apcerēsim tos
mūsu personīgajā lūgšanā. Un es
lūdzu vēl vairāk – papūlēsimies katrs
personīgi atjaunot šo svētku kristīgo
nozīmi sabiedrības apziņā.
Neuzskatīsim, ka šis mērķis ir
utopisks. Mūsu Tēvs mēdza sacīt:
„kad skaiti, sāc ar vienu” un tad



turpini. Varbūt viņš domāja par to,
kas viņam bija jādara, kad Kungs
ielika Darbu viņa dvēselē un viņa
rokās. Un viņa sākotnējā degsme
pastāvīgi pieauga, pateicoties viņa
nelokāmajam apustulātam. Būsim
katrs šādā gatavībā, jo mēs visi
varam līdzdarboties, lai mūsu
pasaulē atgrieztos kristietība.
„Savējo vidū, apustuliskā dvēsele,
tu esi kā akmens, kas iekritis
ezerā. Ar savu piemēru un
vārdiem tu izraisi pirmo sīko
vilnīšu apli... un tas radīs vēl
vienu... un tad vēl, un vēl ik reizi
arvien plašāku...”[4]

Gaidot Kunga atnākšanu, kurš nāk,
lai atjaunotu pasaulē taisnīgumu un
mieru, Svētie Raksti gavilē:Ievēro,
nāks dienas, saka Tas Kungs, kad Es
piepildīšu to svētības apsolījumu, ko
Es devu Israēla namam un Jūdas
namam. Tanīs dienās un tanī laikā Es
izrietīšu Dāvidam īstu pilntiesīgu
atvasi, kas nesīs sev līdzi tiesu un



taisnību un liks tām valdīt virs zemes.
[5]

Šī Kunga nākšana būs vienmēr reāla,
jo Viņš šo Zemi apmeklē īpašā veidā,
kad ik dienu Misē tiek svinēts Svētais
Upuris. Tur Viņš pie mums nāk ar
savu Miesu, ar savām Asinīm, ar
savu Dvēseli un ar savu Dievišķību.
Liturģiskā gada gaitā Viņš mums
garīgi tuvojas visdažādākajā veidā;
tagad – ar Ziemassvētku laika
svinīgumu. Viņa klātbūtne ir tik
spēcīga, ka, kaut arī dažviet to
mēģina noklusēt, mēs redzam
uzkrītošu realitāti: pasaule
„apstājas”, jo ir Kristus dzimšana.
Psalma vārdi iegūst visu savu spēku: 
Lai priecājas debess un līksmo zeme,
lai krāc jūra un viss, kas to pilda! Lai
līksmo lauks un viss, kas tur zeļ un
zaļo; lai gavilē visi meža koki tā
Kunga priekšā, jo Viņš nāk.[6]

Pirms divdesmit gadsimtiem Dievs
atnāca uz zemi klusībā. Tikai eņģeļi



un neliela grupa vienkāršu ļaužu –
gani – dalījās ar Jaunavu Mariju un
svēto Jāzepu priekā par Pestītāja
piedzimšanu. Arī šodien Kunga
nemitīgā atnākšana notiek klusībā,
bet „kur ir ticība, kur Viņa Vārds
tiek sludināts un uzklausīts, Dievs
pulcina ļaudis kopā un dāvā
viņiem Sevi Miesas veidā, dara tos
par Savu Miesu. Viņš „nāk”. Un tā
cilvēku sirdis atmostas. Jaunā
eņģeļu dziesma kļūst par cilvēku
dziesmu, kas gadsimtiem cauri
aizvien jaunā veidā apdzied Dieva
kā Bērna atnākšanu un priecājas
līdz pašiem dvēseles
dziļumiem.”[7]

Pacentīsimies šo kristīgo svētku
dienu ārējām izpausmēm piešķirt to
pilnīgo jēgu. Es uzstāju, ka mums
jāpieliek visas pūles, lai šīm īpašas
noskaņas nedēļām atgrieztu to
patieso nozīmi. Ir, piemēram,
vienmēr iespējams redzamā veidā
izdzīvot tradicionālās šo dienu



garīgās un dievbijīgās paražas: mājās
izveidot Betlēmīti, apmeklēt
Betlēmītes baznīcās un citās vietās,
varbūt kopā ar citiem ģimenes
locekļiem; runāt par šiem svētkiem
raksturīgās Ziemassvētku eglītes un
dāvanu garīgo nozīmi, kas ir veids,
lai atgādinātu, ka viss labais nāk no
Krusta koka...

Otrajā Adventa svētdienā mēs atkal
sastopamies ar aicinājumu uz
pārdabisku prieku par tuvojošos
Jēzus dzimšanu. Šoreiz pravietis
Baruhs vēršas pie Jeruzalemes
pilsētas – simbola dvēselei, kas gaida
Dievu, un saka: Novelc, Jeruzaleme,
savas sēru un ciešanu drēbes un
ietērpies mūžīgās godības krāšņumā,
ko Dievs tev ir piešķīris! Ietinies
taisnības apmetnī, kura nāk no Dieva,
un uzliec savā galvā Mūžīgā slavas
kroni![8] Dievs apsola mums mūžīgā
prieka pilnību, kas nekad nebeigsies,
ja mēs centīsimies ar mīlestību pildīt
Viņa baušļus un ar nožēlu atkal un



atkal atgriezīsimies pie Viņa, kad
mēs neesam uzvedušies kā labi
bērni. „Prieks, kā arī pārdabisks
un cilvēcisks optimisms”, raksta
svētais Hosemarija, „ir savienojams
ar fizisku nogurumu, ar sāpēm un
asarām - jo mums taču ir sirds -,
ar grūtībām mūsu iekšējā dzīvē
vai apustuliskajā kalpošanā.”[9]
Vai mēs izmantojam šos un citus
personiskos apstākļus, lai priecīgi
sagaidītu Kungu? Vai mēs vēršamies
ar godbijību pie Jaunavas Marijas un
svētā Jāzepa, lai lūgtu viņu palīdzību
mūsu ceļā uz Betlēmi?

Pat mūsu pašu nelaimēm – grēkiem
un kļūdām, no kurām nav brīva
neviena radība uz zemes, – būtu
jākalpo mums par pamudinājumu,
lai mēs ar lielāku uzticību un
mīlestību trauktos pie Dieva, mūsu
Kunga, kurš mums pastāvīgi piedāvā
savu piedošanu, it īpaši Izlīgšanas
Sakramentā. Mēs nekad nedrīkstam
aizmirst, ka „kristīgais optimisms



nav kaut kas šķebīgi salkans, nedz
arī cilvēka paļaušanās, ka gan jau
viss būs labi. Tas ir optimisms, kas
sakņojas mūsu brīvības apziņā un
pārliecībā par žēlastību spēku;
optimisms kas liek mums būt
prasīgiem pašiem pret sevi,
censties būt gataviem jebkurā
brīdī atbildēt Dieva
aicinājumam.”[10]

Marijas Bezvainīgās Ieņemšanas
svētki mums atgādina, ka šis prieks
pilnībā piemita Dievmātei. Šajos
lielajos svētkos Baznīca uz mūsu
Mātes lūpām liek pravieša Isaja
vārdus: Es priecājos lielā priekā par
to Kungu, mana dvēsele ir līksma par
manu Dievu! Jo Viņš mani ģērbj
pestīšanas drēbēs un mani apsedz ar
taisnības apsegu kā līgavu, kas mirdz
un lepojas savu aplikto rotu košumā.
[11]

Redzēt Dieva Māti, kas uzņemta
godībā ar dvēseli un miesu, tik tuvu



Dievam, bet tajā pašā laikā tik tuvu
mums – tam būtu jāpiepilda mūs ar
neizsakāmu prieku! No Debesīm viņa
rūpējas par katru no mums, seko
mūsu soļiem un panāk no sava Dēla
visas mums nepieciešamās
žēlastības. „Jo tuvāk cilvēks ir
Dievam, jo tuvāk viņš ir cilvēkiem.
To mēs redzam Marijā,” saka
Pāvests. „Apstāklis, ka viņa pilnībā
ir pie Dieva, ir pamats tam, ka viņa
ir tik tuvu arī cilvēkiem. Tāpēc
viņa var būt katra mierinājuma un
ikvienas palīdzības Māte; Māte, pie
kuras ikviens var vērsties savā
vājumā un grēkā visās savās
vajadzībās, jo viņa saprot visu un
ir priekš visiem atvērts radoša
labuma spēks.”[12]

Adventa liturģiskais prieks uzdzirkstī
ar nevaldāmu spēku trešajā Adventa
svētdienā, ko sauc par Gaudete,
pateicoties vārdiem, ar ko sākas
ievada antifona: Gaudete in Domino
semper: iterum dico, gaudete.



Dominus enim prope est [13];
Priecājaties Kungā; es atkārtoti saku:
priecājieties! Kungs ir tuvu. Viņš nāk,
lai atpestītu mūs no mūsu grēkiem;
tā ir Ziemassvētkiem raksturīgā
prieka sakne. Priecājies, Ciānas
meita! Gavilē, Israēl! Priecājies un
gavilē no visas sirds, tu Jeruzālemes
meita! Jo Tas Kungs ir atsvabinājis
tevi no soda un novērsis no tevis tavus
ienaidniekus. Tas Kungs, Israēla
ķēniņš, ir pie tevis.[14]

Dažkārt, redzot ciešanas un
katastrofas, no kā cieš liela daļa
cilvēces, mūsu sirdīs grib iezagties
kārdinājums ļauties skumjām,
pesimismam vai vismaz drosmes
trūkumam. Cik daudz ir vardarbības
un netaisnības gadījumu, kas būtu
jānovērš; tik daudziem cilvēkiem
pasaulē trūkst paša nepieciešamākā,
lai dzīvotu cilvēka cienīgu dzīvi. Bet
pāri visam – cik ļoti sirdīs trūkst
mīlestības, cik ļoti ir aizmirsts Dievs,
cik daudz vairāk vai mazāk slēpta



egoisma! Un tomēr nekas no tā
nedrīkst nospiest ticīgu cilvēku. Gluži
otrādi, tam mūs ir jāmudina dubultot
ar žēlastības palīdzību mūsu pūles,
lai sētu tuvākmīlestību cilvēku
attiecībās. Marija atnesa Debesu
laimi Elizabetes mājā; ko mēs – tu un
es – darām, lai pārējie gūtu labumu
no Jēzus tuvuma?

Ieklausīsimies svētā Hosemarijas
padomā: „Pazīsim savas slimības,
bet atzīsim Dieva spēku. Kristiešu
dzīvei jābūt caurstrāvotai ar
optimismu, prieku un stingru
pārliecību, ka Kungs vēlas, lai mēs
Viņam kalpotu. Ja mēs jūtamies kā
daļa no šīs svētās Baznīcas, ja
atzīstam, ka mūsu pamats ir
Pētera stingrā klints un atbalstu
saņemam caur Svētā Gara
iedarbību, tad mēs izšķirsimies
par to, lai izpildītu ikkatra brīža
mazos pienākumus: sēt nedaudz
katru dienu. Un raža pārpildīs
klētis.”[15]



Aplūkosim Marijas piemēru. Cik
svarīga ļaužu acīs bija jauna meitene,
vēl gandrīz bērns, no tik nezināmas
vietas kā Nācarete? Bet, neraugoties
uz to, Dievs pievērsās viņai un
padarīja par Iemiesotā un Pestījošā
Vārda Māti. Uzlūkosim viņu vēlreiz,
kad viņa apmeklē svēto Elizabeti, kā
to mums piedāvā Evaņģēlija
fragments ceturtajā Adventa
svētdienā. Magnificat dziedājums,
ierastas mūsu Karalienes sarunas ar
Dievu auglis, ko bagātina viņas Svēto
Rakstu pazīšana, atklājas mums kā
dziesma, kas apliecina absolūtu
uzticēšanos Dieva spēkam un tāpēc ir
svēta prieka pilna.

„Mūsu Māte ir daudz un ilgi
apcerējusi Vecās Derības svēto,
vīriešu un sieviešu, kas gaidīja
Pestītāju, vārdus un notikumus.
Viņa tika apbrīnojusi neskaitāmos
brīnumus un bezgalīgo Dieva
žēlsirdību pret savu tautu, kas
bieži bija tik nepateicīga. Apcerot



šo Debesu labsirdību, kas nemitīgi
atjaunojas, no viņas Neaptraipītās
Sirds izlaužas mīlestības pilni
vārdi: Augsti slavē Kungu mana
dvēsele, un mans gars gavilē Dievā,
manā Pestītājā, jo viņš ir uzlūkojis
savas kalpones pazemību (Lk 1,
46-48). Šīs labās Mātes bērni,
pirmie kristieši, mācījās no viņas,
un arī mēs varam mācīties un
mums jāmācās no viņas.”[16]

Pieņemsim Marijas mācību. Kungs
kristiešiem mantojumā ir devis
pasauli [17], un mēs esam
pārliecināti, ka Viņa Vārds ar mūsu
līdzdarbību tiks piepildīts, jo savā
žēlastībā Viņš ir vēlējies rēķināties ar
ikvienu no mums. Tāpēc „mums
jābūt optimistiem, bet tam ir jābūt
optimismam, kas radies no ticības
Dieva varenībai – Dieva, kas
nezaudē kaujās - , optimismam,
kas nav cēlies no cilvēku
apmierinājuma sajūtas, no



muļķīgas un uzpūtīgas
pašapmierinātības.”[18]

Turpināsim lūgties par Pāvestu, par
viņa līdzstrādniekiem Baznīcas
vadībā, par bīskapiem un
priesteriem. It sevišķi šajā
Priesterības gadā lūgsim Dievu, lai
Kungs dotu Baznīcai daudz svētu
priesteru, jo kā saviem draudzes
locekļiem sacīja Arsas prāvests:
„Priesterība ir Jēzus Sirds mīlestība.
Kad redziet priesteri, domājiet par
mūsu Kungu Jēzu Kristu.”[19]

Nesen es biju dažu dienu ceļojumā
uz Kordovu. Apustuliskais
Administrators bija uzaicinājis mani
priesterības gada ietvaros uzrunāt
diecēzes klēru un kopā ar viņu
iesvētīt svētā Hosemarijas
altārgleznu, kas uzstādīta sv. Nikolaja
draudzē. Šajā baznīcā mūsu
Dibinātājs lūdzās 1938. gada 20.
aprīlī sava pirmā ceļojuma laikā uz
šo Andalūzijas pilsētu. Man bija arī



iespēja tikties ar daudziem
cilvēkiem, vīriešiem un sievietēm,
jauniešiem un pieaugušajiem, kas
piedalās Opus Dei apustuliskajā
darbā. Pēc tam es devos uz
Pamplonu, no kurienes atgriezos
Mūžīgajā pilsētā. Kā vienmēr šos
braucienus es veicu ciešā vienotībā
ar ikvienu no jums un ar mūsu Tēva
ceļojumiem, bieži pateicoties Dievam
par to, cik brīnišķīgi ir augusi tā
sēkla, ko svētais Hosemarija sēja
viens pats, pateicoties Dieva
žēlastības spēkam.

Ar visu manu mīlestību svētīju jūs un
novēlu jums svētus un priecīgus
Ziemassvētkus!Jūsu

Tēvs,+ HavjērsRomā, 2009. gada 1.
decembrī.
_____________________________________________

[1] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 12.



[2] Romas Misāle, Adventa pirmā
svētdiena (A), psalma refrēns.

[3] Benedikts XVI, Sprediķis Adventa
pirmajā svētdienā, 02.12.2007.

[4] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 831.

[5] Romas Misāle, Adventa pirmā
svētdiena (C), pirmais lasījums (Jer
33, 14-15).

[6] Romas Misāle,Kristus dzimšana,
Pusnakts Mise, psalma refrēns (Ps 96
[95],11-13).

[7] Benedikts XVI, Sprediķis
Ziemassvētkos, 25.12.2008.

[8] Romas Misāle, Adventa otrā
svētdiena (C), pirmais lasījums (Bar
5, 1-2).

[9] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 290.

[10] Turpat, Nr. 659.



[11] Romas Misāle, Marijas
Bezvainīgās ieņemšanas svētki,
ievada antifona (Is 61,10).

[12] Benedikts XVI, Sprediķis Marijas
Bezvainīgās ieņemšanas svētkos,
08.12.2005.

[13] Romas Misāle, Adventa trešā
svētdiena, ievada antifona (Flp 4,
4-5).

[14] Romas Misāle, Adventa trešā
svētdiena (C), pirmais lasījums (Cef 3,
14-15).

[15] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 160.

[16] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
241.

[17] Sal. Ps 2, 8.

[18] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 123.



[19] Arsas prāvests, citēts A. Monnin, 
Spirito del Curato d’Ars, Ed. Ares,
2009, 79.lp.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
decembris-2009/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2009/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2009/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-decembris-2009/

	Prelāta vēstule (decembris 2009)

