
opusdei.org

Prelāta vēstule
(augusts 2013)

Prelāts pateicas Dievam par
svētīgā Jāņa Pāvila II un Dieva
kalpa Alvaro del Portiljo
starpniecībai piedēvēto
brīnumu atzīšanu, aicina
lūgties par Jauniešu dienu
Riodežaneiro augļiem un
turpina savu katehēzi sakarā ar
Ticības gadu, komentējot Credo.

12.10.2013

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!



Domājot par augusta mēnesi, uzreiz
prātā ienāk doma par mūsu Māti - šo
dārgumu, kas ir Baznīcas pirmtēls.
Vērsīsimies šajās nedēļās jo īpaši pie
Vissvētākās Jaunavas Marijas, lai
viņa no Vissvētās Trīsvienības izlūdz
priekš mums tīru dzīvi, lai palīdz
mums mūsu saskarsmē ar Patiesību,
kas ir Dievs, visā un vienmēr padara
mūs, es atkārtoju, par sievietēm un
vīriešiem ar tīrām dvēselēm, kas ir
ļoti uzticīgas Dievam, jo tā mēs
vairāk kļūsim par Baznīcu, vairāk
par Opus Dei.

Rakstu jums no Brazīlijas – zemes,
kur nupat ir beigušās Pasaules
jauniešu dienas. Tās bija ar lielu
garīgu intensitāti piepildītas dienas
Svētā Tēva tuvumā, kopā ar
bīskapiem, priesteriem un miljoniem
ticīgo, kas bija ieradušies
Riodežaneiro. Es saliku jūsu lūgšanas
un jūsu darbus Dieva priekšā ar
lūgumu, lai garīgie un arī cilvēciskie
augļi mūsos un cilvēkos, kas mums ir



visapkārt, būtu bagātīgi un lai
dievišķā sēkla, ko Svētais Gars iesējis
daudzās sirdīs, nobriestu Baznīcas
un visas pasaules labumam.

Pagājušais mēnesis ir bijis bagāts ar
Dieva dāvanām. Tas sākās ar
enciklikas Lumen fídei (Ticības
gaisma) publikāciju, ar kuru pāvests
Francisks noslēdza triloģiju par
dievišķajiem tikumiem, ko bija sācis
pāvests Benedikts XVI. Aicinu jūs
apcerēt to mierīgi un nesteidzīgi, lai
jūsu prāts piepildītos ar gaismu un
griba tiektos ar lielāku dedzību
iesaistīties jaunajā evaņģelizācijā.

Enciklikas publicēšanas dienā – 5.
jūlijā kļuva zināms arī, ka Pāvests ir
aprobējis brīnumu, kas tiek
piedēvēts dona Alvaro starpniecībai.
Tas paver ceļu viņa beatifikācijai.
Tajā pašā dienā pāvests Francisks
aprobēja brīnumu, kas bija
nepieciešams, lai būtu iespējama
Jāņa Pāvila II kanonizācija. Mani ļoti



iepriecināja tas, ka abi šie Pāvesta
lēmumi publiskoti vienā dienā, es
tajā saskatu liecību tai garīgajai
saskaņai un uzskatu sakritībai, kas
valdīja šā izcilā Pāvesta un mana
mīļotā priekšgājēja starpā.

Enciklikā Pāvests mums atgādina, ka
ticība Jēzum Kristum un visam, ko
Viņš mums ir atklājis, kopš apustuļu
laikiem ir palikusi tā pati. “Kā tas ir
iespējams? Kā mēs varam būt
droši, ka pēc gadsimtiem mēs
varam sastapt ”patieso Jēzu?”[1]
Atbilde uz šo jautājumu, ko uzdod
daudzi mūsu laikabiedri, pilnīgi
pamatoti reducējas uz vienu:
pateicoties Baznīcai. ”Baznīca kā
ikviena ģimene nodod saviem
bērniem savu atmiņu krājuma
saturu. Kā to izdarīt, lai nekas
neietu zudībā, bet, gluži otrādi, lai
ticības mantojumā viss kļūtu
aizvien dziļāks? Caur apustulisko
Tradīciju, kas Baznīcā ir uzglabāta
ar Svētā Gara palīdzību.”[2]



Šī tālāknodošana, ko veic Baznīca, ir
aktuāla aizvien un galvenokārt
aptver ticības apliecības un arī citus
Maģistērija dokumentus, kas
izskaidro ticības mācību. Tāpēc
Ticības gada mēnešos mēs cenšamies
ar Katoliskās Baznīcas katehisma vai
tā Kompendija starpniecību
iedziļināties Ticības apliecinājumā.
Mēs arī priecājamies par to, kā mūsu
ticība staro no visu to svēto dzīves, ar
kuriem mēs tiekamies liturģiskā gada
gaitā. Brīnums, kas tiek piedēvēts
mīļotā dona Alvaro starpniecībai,
kalpo mums par vēl vienu
pamudinājumu, lai iemiesotu dzīvē
Opus Dei garu, kas ir “sens kā
Evaņģēlijs un jauns kā
Evaņģēlijs”[3]: cenšanās uz svētumu
ikdienišķajā dzīvē. Dievs to uzticēja
svētajam Hosemarijam, lai tas
iespiestos dziļi viņa un daudzu citu
cilvēku dvēselēs. Kad ziņa tikko
parādījās, es aicināju jūs vairāk
iedziļināties dona Alvaro svētajā
atbildē: viņa uzticībā Dievam,



Baznīcai, Pāvestam, viņa pilnīgajā
saskaņā ar Darba garu, ko viņš bija
saņēmis no svētā Hosemarijas un
nodevis tālāk mums visā tā pilnībā.

Un tagad es vēlos pakavēties pie vēl
kādas raksturīgas Baznīcas iezīmes –
svētuma. Lai palīdzētu mums
pienācīgi novērtēt šo realitāti,
Benedikts XVI norādīja uz to, ka šajā
Ticības gadā “šī Gada gaitā būs
izšķiroši no jauna caurlūkot mūsu
ticības vēsturi, kurā iezīmējas
neizmērojamais svētuma un grēka
saauduma noslēpums.”[4] Pārdomas
par Baznīcas svētumu, kas izpaužas
tās mācībā, tās struktūrās, tik
daudzajos tās dēlos un meitās
vēstures gaitā, lai vada mūs uz dziļu
pateicību trīskārt svētajam Dievam,
kas ir visa svētuma avots, uz apziņu
par to, ka mūs ieskauj Vissvētās
Trīsvienības mīlestība uz mums. Kā
mēs attiecamies pret katru no
dievišķajām Personām? Vai mēs



izjūtam vajadzību mīlēt katru no tām
to atšķirībā?

Vatikāna II Koncils, runājot par
Baznīcas būtību, izceļ trīs aspektus,
kuros it īpaši izpaužas tās
noslēpums: tā ir Dieva tauta, mistiskā
Kristus Miesa, Svētā Gara templis;
plašāk šie aspekti ir aplūkoti 
Katoliskās Baznīcas katehismā.[5]
Katrā no tiem izpaužas svētuma
iezīme, kas, tāpat kā citas iezīmes,
dara Baznīcu atšķirīgu no ikvienas
citas cilvēku apvienības.

Apzīmējums Dieva tauta norāda
atpakaļ – uz Veco Derību. Jahve
izvēlējās Izraēli par savu īpašo tautu,
kā priekšvēstnesi un pareģojumu
galīgajai Dieva tautai, ko Kristus
iedibinās caur Krusta Upuri. “Bet jūs
esat izredzētā cilts, ķēnišķīgā
priesterība, svētā tauta, iegūtie ļaudis,
lai paustu Tā varenos darbus, kas jūs
aicinājis no tumsas savā brīnišķīgajā
gaismā.”[6] “Gens sancta, svēta



tauta, ko veido radības, kam
piemīt vājības. Šī šķietamā
pretruna iezīmē vienu Baznīcas
noslēpuma aspektu. Baznīca ir
dievišķa, bet tajā pašā laikā arī
cilvēciska, jo tā sastāv no
cilvēkiem, un mums cilvēkiem
piemīt trūkumi: omnes homines
terra et cinis (Sīr 17,32), cilvēki visi
– pīšļi un pelni.”[7]

Šai patiesībai būtu jārosina mūs uz
nožēlu, uz mīlestības sāpēm, uz
labošanos, bet nekādā gadījumā tā
nedrīkst izraisīt mūsos drosmes
zaudēšanu vai pesimismu.
Neaizmirsīsim, ka pats Jēzus Baznīcu
salīdzināja ar tīrumu, kurā kopā aug
gan kvieši, gan nezāles, un arī ar
zvejnieku tīklu, kas savāc dažādas
zivis – labās un sliktās, taču galīgi tās
tiks sašķirotas tikai laiku beigās.[8]
Vienlaicīgi mums jāatzīst, ka jau
tagad pasaulē labā ir vairāk nekā
ļaunuma, žēlastība ir stiprāka par
grēku, pat ja dažkārt tās darbība ir



mazāk redzama. “Gadās, ka tik
daudzu ticīgo personiskais
svētums – toreiz un tagad – nav
ārēji uzkrītošs. Bieži vien mēs
nepamanām parastus cilvēkus,
vienkāršus, bet svētus, kas dzīvo
un strādā starp mums un mums
līdzās. No zemes skatupunkta
labāk redzam grēkus un
neuzticību: šīs lietas vairāk krīt
acīs.”[9] Dievs vēlas, lai Viņa dēli un
meitas no Opus Dei un daudzi citi
kristieši visiem cilvēkiem pasaulē
atgādinātu par to, ka “viņi ir
saņēmuši šo aicinājumu uz
svētumu un ka viņiem jācenšas
atbildēt uz žēlastību un būt
personiski svētiem.”[10]

Baznīca ir mistiskā Kristus Miesa.
“Laika gaitā Kungs Jēzus veido Savu
Baznīcu ar sakramentu palīdzību,
kas izplūst no Viņa dievišķās
pilnības. Pateicoties šiem līdzekļiem
Baznīcas locekļi kļūst par Kristus
nāves un augšāmcelšanās noslēpuma



līdzdalībniekiem caur Svētā Gara
žēlastību, kas Baznīcu dara dzīvu un
darbīgu.”[11]

Baznīca tātad “ir svēta, kaut arī tās
klēpī ir grēcinieki, jo tai nav cita
dzīvības avota kā žēlastība. Baznīcas
locekļi, ja tie dzīvo tās dzīvi,
patiešām tiek svētdarīti. Ja viņi no
Baznīcas atkrīt, viņi grēko un
aptraipa savas dvēseles, un tas
apgrūtina Baznīcas svētuma
starojuma izplatīšanos (..). Baznīca
cieš un nožēlo par šiem grēkiem, un
caur Kristus Asinīm un Svētā Gara
dāvanām tai ir vara no tiem
atbrīvot.”[12]

“Pirmām kārtām miesa norāda
mums uz dzīvu realitāti. Baznīca
nav sociāla, kulturāla vai politiska
apvienība, bet gan dzīva miesa, kas
atrodas ceļā un darbojas vēsturē.
Un šai miesai ir galva – Jēzus, kas
rāda tai ceļu, baro to un aizstāv
(..). Tāpat kā ķermenim, lai tas



dzīvotu, ir nepieciešams, lai tajā
cirkulētu dzīvības sula, tāpat arī
mums ir jāļauj, lai Jēzus darbotos
mūsos, lai vadītu mūs ar savu
Vārdu, lai barotu un dzīvinātu mūs
ar savu euharistisko klātbūtni, lai
ar savu mīlestību dāvātu spēku
mūsu tuvākmīlestībai. Un tā
vienmēr! Vienmēr, vienmēr! Mīļie
brāļi un māsas”, uzsver Svētais Tēvs,
“paliksim vienoti ar Jēzu,
nostiprināsimies Viņā, veidosim
savas dzīves saskaņā ar Viņa
Evaņģēliju, uzturēsim sevi ar
ikdienas lūgšanu, Dieva Vārda
klausīšanos un līdzdalību
sakramentos.”[13]

Ir acīmredzams, ka cilvēka ķermenis
sastāv no dažādiem orgāniem un
locekļiem, katrs no kuriem pilda
savu funkciju galvas vadībā visa
organisma kopējam labumam. Tāpēc
Baznīcā pēc Dieva gribas “ir
daudzveidīgas un atšķirīgas
funkcijas un uzdevumi; nepastāv



nonivelēta vienveidība, bet gan
dāvanu bagātība, ko izdala Svētais
Gars. Taču pastāv kopība un
vienotība: visi atrodas
savstarpējās attiecībās un visi dod
savu ieguldījumu, lai veidotu vienu
kopīgu dzīvu ķermeni, kas ir cieši
saistīts ar Kristu.”[14] Šai vienotībai
ar Kristu, neredzamo Baznīcas
Galvu, nepieciešamības gadījumā
jāizpaužas kā dziļai vienotībai ar
redzamo Galvu – Romas virspriesteri
un ar bīskapiem, kas ir kopā ar
Apustulisko Krēslu. Sekojot svētā
Hosemarijas piemēram, ik dienas
lūgsimies par to, lai svētajā Baznīcā
visi būtu vienoti.

Kopš seniem laikiem tiek sacīts, ka
Svētajam Garam mistiskajā Kristus
Miesā ir tā pati funkcija, kas dvēselei
cilvēka ķermenī. Tā uztur tajā
dzīvību, sargā tā vienotību un dod
iespēju attīstīties, līdz tas sasniedz
tādu pilnību, kādu Dievs Tēvs tam ir
paredzējis. “Baznīca nav lietu un



interešu sakopojums, tā ir Svētā
Gara templis, tā ir templis, kurā
darbojas Dievs, kurā ikviens no
mums caur Kristības žēlastību ir
dzīvs akmens. Tas nozīmē, ka
Baznīcā neviens nav nederīgs (..).
Neviens nav otršķirīgs.”[15]

Tā kā mēs kristieši esam vienas
Mistiskās Miesas locekļi, mēs varam
palīdzēt un mums jāpalīdz cits citam
sasniegt svētumu pamatojoties uz
svēto sadraudzību, ko mēs
apliecinām Apustuļu ticības simbolā.
No vienas puses tas nozīmē, ka visi
ticīgie ir līdzdalīgi pie Dieva
bagātībām (magnalia Dei ), kas mums
tiek dāvātas ticībā, sakramentos un
dažādās garīgās dāvanās. No otras
puses “šī izteiksme “Svēto komūnija”
apzīmē sadraudzību starp svētām
personām (sancti), tātad starp tiem,
kas caur žēlastību ir savienoti ar
mirušo un augšāmcēlušos
Kristu”[16]: svētie Debesīs, dvēseles,
kas atrodas šķīstītavā un tie, kas vēl



ir uz zemes un izcīna iekšējās dzīves
cīņas. Mēs visi veidojam vienu
ģimeni, Dieva bērnu ģimeni, lai
slavētu Vissvēto Trīsvienību: cik ļoti
mēs par to rūpējamies?

Svētais Hosemarija, meditējot par šo
ticības patiesību, izjuta dziļu
mierinājumu, jo neviens kristītais
nevar justies vientuļš – ne savā
garīgajā cīņā, nedz arī materiālajās
grūtībās. Šo viņa drošību mēs
redzam šajā grāmatas Ceļš punktā:
“Svēto Sadraudzība. Kā tev to
paskaidrot? Vai tu zini, ko miesai
nozīmē asins pārliešana? Tad, lūk,
Svēto Sadraudzība ir kaut kas
līdzīgs, bet – dvēselei.”[17] Un
nedaudz tālāk viņš papildina: “Tev
būs vieglāk izpildīt savu
pienākumu, ja domāsi par to
palīdzību, kādu tev sniedz tavi
brāļi, kā arī par palīdzību, kuru tu
dažkārt nesniedz viņiem, kļūdams
tiem neuzticīgs.”[18]



Aizvien saglabāsim drosmi, mani dēli
un manas meitas! Pat ja mums
dažkārt gadās paklupt, pat ja dažkārt
mēs jūtamies vāji un bezspēcīgi
garīgajā cīņā – ar Dieva žēlastības
palīdzību vienmēr ir iespējams no
jauna uzsākt ceļu uz svētumu. Mūs
ieskauj liels skaits svēto – tie ir
cilvēki, kas ir uzticīgi Dievam un kas
savā iekšējā dzīvē pastāvīgi atkal un
atkal sāk ceļu no jauna.

No otras puses, mums tikai jāpaceļ
savas acis uz Debesīm. Un arī
Jaunavas Marijas Debesīs
uzņemšanas svētki, ko svinēsim 15.
augustā, nostiprina šo pārliecību.
Paļaujoties uz Jēzus Kristus
starpniecību, kas vienmēr mūs
aizstāv Dieva Tēva priekšā [19], cik
gan lielu mierinājumu, cik drošu
patvērumu mēs izjūtam
kontemplējot mūsu Māti, kura
vienmēr rūpējas par kristiešu un
visu cilvēku pestīšanu! Jaunavā
Marijā Baznīca jau ir sasniegusi savu



pilnību sakarā ar to, ka viņā nav ne
traipa, ne grumbas [20]. Mums,
ticīgajiem, joprojām jāturpina šī
cildenā cīņa par svētumu, pilnībā
distancējoties no grēka. Tāpēc mēs
paceļam savas acis uz Mariju, kas
staro kā visu tikumu paraugs visai
izvēlēto kopībai [21]. Vērsīsimies pie
viņas visu Baznīcas likstu un mūsu
personisko grūtību gadījumos.
“Vissvētākā Māte! Piesauc Viņu
skaļāk. Viņa uzklausīs tevi. Viņa
redz, ka esi briesmās. Reizē ar
sava Dēla žēlastību Viņa dāvās tev
savu maigumu un mierinājumu.
Un tu sajutīsi sevī spēku jaunai
cīņai.”[22]

Lai šis lūguma sauciens ar lielu
spēku paceļas uz Debesīm no visām
zemes malām, kad mēs 15. augustā
atjaunosim Opus Dei veltīšanu
maigajai un bezvainīgajai Jaunavas
Marijas Sirdij. Dziļi vienoti lūgšanā,
lūgsim no Dieva visas tās žēlastības,



kas ir vajadzīgas pasaulei, Baznīcai
un katram no mums.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Sitio da Aroeira, 2013. gada 1.
augustā. 

------------------

[1] Pāvests Francisks, Enciklika 
Lumen fídei, 29.06.2013, Nr. 38.

[2] Turpat, Nr. 40.

[3] Sv. Hosemarija, Vēstule,
09.01.1932., Nr. 91.

[4] Benedikts XVI, Apustuliskā
vēstule, Porta fídei, 11.10.2011., Nr.
13.

[5] Sal. Katoliskās Baznīcas
katehisms, Nr. 781-810.



[6] 1 Pēt 2, 9.

[7] Sv. Hosemarija, Sprediķis
“Uzticība Baznīcai”, 04.06.1972.

[8] Sal. Mt 13, 24-30; 47-50.

[9] Sv. Hosemarija, Sprediķis
“Uzticība Baznīcai”, 04.06.1972.

[10] Turpat.

[11] Pāvils VI, Svinīgais Ticības
apliecinājums (Dieva tautas Credo),
30.06.1968, Nr. 21.

[12] Turpat, Nr. 22.

[13] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā
19.06.2013.

[14] Turpat.

[15] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā
26.06.2013.



[16] Katoliskās Baznīcas katehisma
kompendijs, Nr. 195.

[17] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 544.

[18] Turpat, Nr. 549.

[19] Sal. Ebr 7, 25.

[20] Sal. Ef 5, 27.

[21] Sal. Vatikāna II Koncils,
Dogmatiskā konstitūcija Lumen
gentium, Nr. 65.

[22] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 516.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā
atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu.)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-augusts-2013/


lv-lv/article/prelata-vestule-
augusts-2013/ (9.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-augusts-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-augusts-2013/

	Prelāta vēstule (augusts 2013)

