
opusdei.org

Prelāta vēstule
(aprīlis 2013)

Prelāts pateicas Dievam par
Pāvesta Franciska ievēlēšanu,
apcer Kristus Augšāmcelšanos
un aicina celt Dieva valstību uz
zemes, rūpējoties garīgi un
materiāli par
visnabadzīgākajiem.

21.02.2014

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Vēl pavisam nesenā pagātnē ir
Baznīcas dzīvē ļoti nozīmīgie mirkļi,



kuru liecinieki mēs bijām – ir ievēlēts
jauns Pāvests - Romas katoļu
baznīcas Virspriesteris. Kā vienmēr
tādu notikumu laikā mēs tikām
pieredzējuši Svētā Gara darbību un
to, ka apstiprinās tas, ko Benedikts
XVI tika teicis sprediķī, uzsākot savu
pontifikātu: “Baznīca ir dzīva – tā ir
šo dienu brīnišķīgā pieredze.(..) Un
Baznīca ir jauna. Tā nes sevī pasaules
nākotni un tādējādi rāda ikvienam
no mums ceļu nākotnē. Baznīca ir
dzīva, mēs to redzam un sajūtam
prieku, ko Augšāmcēlušais Kungs
apsolīja saviem sekotājiem. Baznīca
ir dzīva – tā ir dzīva, jo dzīvs ir
Kristus, jo Viņš patiesi ir
augšāmcēlies.”[1]

Vienoti ar visu Baznīcu mēs visi
Darbā ar lielu prieku uzņēmām
Pāvesta Franciska ievēlēšanu, kas
līdzi sev nes spirdzinošu garīguma
brāzmu un ilgas pēc uzlabojumiem.
Svētā Jāzepa svētkos – dienā, kad
jaunais Pāvests svinīgi uzsāka savu



kalpošanu universālās Baznīcas
augstākā Gana statusā, bija it īpaši
jūtams, ka Kristus, Viņa svētā Māte
un svētais Patriarhs ik brīdi ir
nomodā par Baznīcu; ka Kristus
Līgava svārstībās un neveiksmēs, ko
tā piedzīvo savas pastāvēšanas gaitā,
nekad nav viena.

“Kā Jāzeps dzīvo savu aicinājumu
būt par Marijas, Jēzus un Baznīcas
sargātāju?”, jautāja Pāvests
Francisks. Un seko viņa atbilde:
“Pastāvīgā uzmanībā uz Dievu,
atvērtībā uz Dieva klātbūtnes
zīmēm, esot vienmēr Dieva rīcībā,
lai pildītu Viņa plānus, bet ne tik
daudz savējos. Tas ir tas, ko Dievs
prasīja no Dāvida (..). Dievs negrib
cilvēka rokām celtu māju, bet gan
uzticību Viņa vārdam, Viņa
plānam. Un tad Dievs pats ir tas,
kas būvē māju, bet no dzīviem,
Viņa Gara apzīmogotiem
akmeņiem. Jāzeps ir “sargs”, jo
viņš spēj saklausīt Dieva balsi un



ļaujas Viņa gribas vadībai. Un tieši
tāpēc viņš vēl jo vairāk ir jūtīgs
attiecībā uz cilvēkiem, kas viņam
ir uzticēti, viņš spēj reālistiski
izvērtēt notikumus, ir uzmanīgs
pret sev apkārt esošo un prot
izšķirties par vissaprātīgākajiem
lēmumiem.”[2] Kā es jums norādīju
jau pirms ievēlēšanas un apliecināju
vēlāk (it visā sekojot mūsu Tēva
paraugam) – mēs jau mīlam jauno
Pāvestu ar cilvēcisku un pārdabisku
mīlestību, tajā pašā laikā cenšamies
ar lūgšanām un mortifikāciju
bagātīgi atbalstīt viņa pontifikāta
pirmos soļus, kas vienmēr ir ļoti
svarīgi.

Vakar sākās Lieldienu laiks. Gaviļu
pilns alleluja, kas visās mūsu
planētas vietās cēlās augšup no
zemes uz debesīm, liecina par
Baznīcas nesatricināmo ticību tās
Kungam Jēzum Kristum. Pēc savas
briesmīgās Krusta nāves Jēzus no
Dieva Tēva caur Svēto Garu saņēma



jaunu dzīvi, godības pilnu dzīvi Viņa
Vissvētajā Cilvēcībā, kā mēs to
apliecinām katru svētdienu vienā no 
Credo artikuliem. Tas pats Jēzus – 
perféctus homo, patiess cilvēks -, kas
cietis zem Poncija Pilāta un ticis
apglabāts, ir trešajā dienā
augšāmcēlies, kā pravietots
Rakstos[3], lai vairs nekad nemirtu
un lai būtu par ķīlu mūsu cerībai uz
augšāmcelšanos un mūžīgo dzīvi
nākotnē. Tāpēc kopā ar Baznīcu
teiksim: Patiesi, tas ir labi un taisnīgi,
pareizi un svētīgi katrā laikā Tevi,
Kungs, slavēt un it sevišķi šajā dienā
teikt Tavu godu, kad Kristus ir
upurēts kā mūsu Pasha. Jo Viņš ir
īstais Dieva Jērs, kas nesa pasaules
grēkus. Viņš mirstot uzvarēja mūsu
nāvi un augšāmceļoties mums atvēra
ceļu uz jaunu dzīvi.[4]

Centīsimies, ar Svētā Gara palīdzību,
dziļāk izprast šo lielo ticības
noslēpumu, uz kura - līdzīgi kā ēka
uz pamatiem - balstās visa kristīgā



dzīve. Katoliskās Baznīcas katehisms
māca: “Kristus augšāmcelšanās
noslēpums ir reāls notikums, kas
guvis vēsturiskus apstiprinājumus,
kā par to liecina Jaunā Derība.”[5] Tā
rakstīja arī sv. Pāvils kristiešiem
Korintā: Jo vispirms es jums mācīju
to, ko arī pats saņēmu, ka saskaņā ar
Rakstiem Kristus ir miris par mūsu
grēkiem, un ka Viņš ticis apbedīts, un
ka Viņš saskaņā ar Rakstiem trešajā
dienā augšāmcēlies, un ka Viņš
parādījies Kēfam un pēc tam tiem
divpadsmit.[6]

Kristus Augšāmcelšanās absolūti
ārkārtējais raksturs izpaužas faktā,
ka Viņa Vissvētā Cilvēcība, kurā
Svētā Gara spēkā atkal ir apvienota
dvēsele un miesa, ir pilnībā
pārveidota Dieva Tēva godībā. Tas ir
vēsturisks notikums, ko ir
apliecinājuši uzticami liecinieki; taču
tajā pašā laikā un pirmām kārtām tas
ir kristīgās ticības pamatpostulāts.
Kristus “savā augšāmceltajā miesā no



nāves stāvokļa pāriet jaunā dzīvē,
kura ir ārpus laika un telpas. Jēzus
ķermenis augšāmcelšanā ir piepildīts
ar Svētā Gara spēku; Viņš ir
līdzdalīgs dievišķajā dzīvē savas
godības stāvoklī, tā ka sv. Pāvils par
Kristu var sacīt, ka Viņš ir «Cilvēks
no debesīm» (sal. 1 Kor 15, 35-50).”[7]

Apcerēsim svētā Hosemarijas kādā
homīlijā sacītos vārdus: “Kristus
dzīvo. Jēzus ir Emanuēls – Dievs ar
mums. Viņa Augšāmcelšanās
atklāj, ka Dievs savējos nepamet.
(..) Kristus dzīvo savā Baznīcā.
‘Bet Es jums saku patiesību: tas
jums par labu, ka Es aizeju, jo, ja
Es neaizietu, Iepriecinātājs
nenāktu pie jums; bet, ja aiziešu,
Es sūtīšu Viņu pie jums’ (Jņ 16, 7).
Tāds bija Dieva nodoms – pie
Krusta mirdams, Jēzus mums deva
Patiesības un Dzīvības Garu.
Kristus paliek savā Baznīcā – tās
sakramentos, liturģijā,
sludināšanā, visā tās darbībā.



Īpašā veidā Kristus paliek
klātesošs mūsu vidū, ik dienas
atdodot sevi Euharistijā. Tādēļ
Mise ir kristīgās dzīves centrs un
avots. Katrā Misē Kristus ir
vienmēr visā pilnībā klātesošs,
Galva un Miesa. Per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso. Jo Kristus ir Ceļš,
Vidutājs, Viņā mēs atrodam visu,
ārpus Viņa mūsu dzīve paliek
tukša. Jēzū Kristū un Viņa
pamācīti, mēs uzdrīkstamies teikt
– audemus dicere – Pater noster,
Tēvs mūsu. Debesu un zemesKungu
uzdrošināmies saukt par Tēvu.
Dzīvā Jēzus klātbūtne svētajā
Hostijā ir Viņa klātbūtnes pasaulē
garantija, avots un
piepildījums.”[8]

Augšāmcēlies Kristus ir arī pasaules
Karalis, vēstures Valdnieks: nekas
nenotiek, ja Viņš to negrib vai
nepieļauj Dieva pestīšanas nodomu
dēļ. Svētais apustulis Jānis Atklāsmes
grāmatā attēlo Viņu visā Viņa godībā:



Un septiņu zelta svečturu vidū [es
redzēju]kādu Cilvēka Dēlam līdzīgu,
apģērbtu garos svārkos un apjoztu ar
zelta jostu ap krūtīm. Bet Viņa galva
un mati bija balti kā balta vilna un kā
sniegs, un Viņa acis kā uguns liesma,
un viņa kājas līdzīgas zelta rūdai, it
kā krāsnī kausētai, un Viņa balss kā
lielu ūdeņu krākšana. Viņam bija
labajā rokā septiņas zvaigznes; no
Viņa mutes izgāja abpusēji ass zobens
un Viņa vaigs kā saule, kas staro savā
spēkā.[9]

Šī mūsu Kunga augstākā vara pār
pasauli un vēsturi visā tās plašumā
prasa no mums – Viņa mācekļiem, lai
mēs pieliktu visus savus spēkus Viņa
valstības uzcelšanai uz zemes. Tas ir
uzdevums, kas prasa ne vien mīlēt
Dievu no visas sirds un visas
dvēseles, bet arī mīlēt ikvienu mūsu
līdzcilvēku ar iejūtīgu un patiesu
tuvākmīlestību, darbos un
patiesībā[10], it īpaši tos, kuriem tas
nepieciešams visvairāk. Svētais



Hosemarija rakstīja: “Varam labi
saprast to cilvēku nepacietību,
iekšējo nemieru, satrauktās ilgas,
kuri ar savu dabiski kristīgo
dvēseli (sal. Tertuliāns,
Apologeticum, 17) nespēj
samierināties ar personisku un
sabiedrisku netaisnību, uz ko ir
spējīga cilvēka sirds. Tik daudzus
gadsimtus cilvēki aizvadījuši kopā
šajā pasaulē, un vēl aizvien tik
daudz naida, iznīcības un
fanātisma to skatienā, kuri
nevēlas redzēt, un to sirdī, kuri
nevēlas mīlēt.”[11]

Tās, kā jūs jau zināt, ir lielākās rūpes,
ko jaunais Pāvests ir paudis kopš
sava pontifikāta pirmajiem
mirkļiem. Ikvienu no mums
iedvesmo mūsu Tēva piemērs un
sacītais, lai turpinātu censties nest
Kristus mīlestību – garīgas un
materiālas rūpes par līdzcilvēkiem
vidē, kurā mēs darbojamies; gan
personīgi, gan kopā ar citiem, kas arī



pauž solidaritāti ar nabagiem un
sadarboties ar kuriem tāpēc ir tik
svarīgi. Nekad neaizmirsīsim, ka
Opus Dei saskaņā ar Dieva gribu
dzima un nostiprinājās starp
Madrides priekšpilsētu nabagiem un
slimajiem; viņiem varonīgi veltījās
mūsu Dibinātājs pirmajos Darba
gados, augstsirdīgi ziedojot daudz
sava laika. 1941. gadā viņš rakstīja:
“Man nav jums tas jāatgādina, jo
jūs to praktizējiet, ka Opus Dei ir
dzimis Madrides nabago vidē,
slimnīcās un visnabadzīgākajās
priekšpilsētās. Par nabagajiem,
bērniem un slimajiem mēs arī
turpinām rūpēties. Šī tradīcija
Darbā nekad netiks
pārtraukta.”[12]

Dažus gadus vēlāk svētais
Hosemarija šo mācību papildināja ar
sekojošiem būtiskiem vārdiem, kuri,
neraugoties uz aizritējušo laiku,
joprojām ir ļoti aktuāli. Viņš rakstīja:
“Šajos juku laikos nav zināms, kas



politiski vai sabiedriski ir labējs,
centrisks vai kreiss. Taču, ja ar
kreisu saprot to, ka pieprasa
zināmu labklājības līmeni priekš
nabadzīgajiem, lai visi iegūtu
savas tiesības uz dzīvi vismaz ar
minimālām ērtībām, uz darba
vietu, uz pietiekamu
nodrošinājumu slimības
gadījumā, uz atpūtu, uz paša
bērniem un viņu izglītību, uz
atbalstu vecumdienās – tad es
vairāk par jebkuru citu esmu
kreisais. Protams, Baznīcas
sociālās mācības ietvaros un
neiesaistoties nekādos aplamos
kompromisos ar marksismu un
ateistisko materiālismu; nedz arī
ar šķiru cīņu, kas ir antikristīga,
jo šajās lietās mēs nedrīkstam
piekāpties.”[13]

Mūsu Dibinātāju it īpaši sāpināja tas,
ka mīlestības deficīts un
tuvākmīlestības trūkums pret
nabadzīgajiem ir klātesošs arī starp



kristiešiem. “Zemes labumi ir
sadalīti dažu starpā, kultūras
bagātības ieslēgtas krātuvēs. Un
ārpusē – maizes un izglītības bads.
Un cilvēku dzīvības, kaut arī
svētas, jo nāk no Dieva, tiek
uzskatītas vien par parastām
lietām, par statistikas datiem. Es
saprotu un esmu līdzdalīgs šajā
nepacietībā, kas man liek celt acis
uz Kristu – uz Kristu, kurš mūs
nemitīgi aicina īstenot
jaunomīlestības bausli.

Visas situācijas, ar ko
sastapsimies savas dzīves laikā, ir
dievišķi vēstījumi, kas mums
prasīs mīlestības atbildi, sevis
atdošanu citiem.”[14]

Domāsim, manas meitas un mani
dēli, par šiem vārdiem un darīsim tos
dzirdamus arī citiem, lai
tuvākmīlestības jaunais bauslis kļūst
redzams visu dzīvēs un atbilstoši
Jēzus vēlmei ir par katra Viņa



mācekļa atpazīstamības zīmi.[15] Es
vēlētos, lai mēs padziļināti meditētu
Evaņģēlija vārdus pēc Kristus
Augšāmcelšanās: gavísi sunt discípuli
viso Dómino[16], mācekļi, redzēdami
Kungu, kļuva līksmi. Atcerēsimies
arī, ka Mācītājs vienmēr ir mums
tuvu līdzās, un mums Viņš ir jāatklāj
un jāuzlūko mūsu ikdienišķās dzīves
neparastajos un parastajos apstākļos,
esot pārliecinātiem, ka mēs Viņu,
svētā Hosemarijas vārdiem runājot,
atradīsim vai nu tur, vai neatradīsim
nekur. Vai pēc Kristus triumfa,
būdami pārliecināti, ka Viņš rēķinās
ar mums, esam piešķīruši jaunu
impulsu mūsu gáudium cum pace,
mūsu miera pilnajam priekam? Vai
tā saturs ir pārdabisks un cilvēcisks?

Šajā mēnesī, līdzās ar Baznīcas
gavilēm par Lieldienu svētkiem un
par jauno Pētera pēcteci uz zemes,
mūsu gadījumā ir vēl kāds iemesls,
lai priecātos: 23. aprīlī ir svētā
Hosemarijas Pirmās svētās



Komūnijas un Iestiprināšanas
gadadiena. Tā ir lieliska iespēja
turpmākajās nedēļās caur viņa
aizbildniecību lūgt no Dieva daudz
gaismas un Svētā Gara spēka
Pāvestam Franciskam, Svētajai
Baznīcai, visai cilvēcei! Nevēlos no
jums slēpt, ka man ir liels garīgs
iepriecinājums apcerēt Opus Dei
vēsturi, kas ir Dieva žēlsirdības
vēsture. Un es lūdzu Vissvēto
Trīsvienību, lai tā notiktu ar katru no
jums: mēs nedzīvojam no atmiņām,
bet gan no prieka, ka redzam Dieva
roku Darba vēstures gaitā un svētā
Hosemarijas dzīvē.

Ar visu manu mīlestību Jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2013. gada 1. aprīlī.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā



atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu).

---------------------------

[1] Benedikts XVI, Sprediķis Sv. Misē,
uzsākot pontifikātu, 24.04.2005.

[2] Pāvests Francisks, Sprediķis Sv.
Misē, uzsākot savu pontifikātu,
19.03.2013.

[3] Romas misāle, Credo

[4] Romas misāle, Pirmā Lieldienu
prefācija

[5] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr. 639.

[6] 1 Kor 15, 3-5.

[7] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr. 646.

[8] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr.102.



[9] Atkl 1, 13-16.

[10] 1 Jņ 3, 18.

[11] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr. 111.

[12] Sv. Hosemarija, Instrukcija,
8.12.1941, Nr. 57.

[13] Sv. Hosemarija, Instrukcija,
1935.g. maijs/14.9.1950, Piezīme 146.

[14] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr.111.

[15] Sal. Jņ 13, 34-35.

[16] Jņ 20, 20.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-aprilis-2013/

(9.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-aprilis-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-aprilis-2013/

	Prelāta vēstule (aprīlis 2013)

