
opusdei.org

Prelāta vēstule
(aprīlis 2010)

Savā aprīļa vēstulē monsinjors
Havjērs Ečevarija aicina mūs
apdomāt, ka „ar savu
pazemināšanos un tai sekojošo
paaugstināšanu Kungs mums ir
iezīmējis taku, pa kuru mums
sperami mūsu soļi mūsu
ikdienas dzīvē”.

24.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!



Vakar, 31.martā, apritēja
septiņdesmit pieci gadi kopš dienas,
kad mūsu Tēvs Ferraz rezidencē
celebrēja pirmo svēto Misi un
novietoja Vissvētāko Sakramentu. Un
rīt, 2.aprīlī, aprit pieci gadi kopš Jāņa
Pāvila II nāves. Divas ļoti atšķirīgas
gadadienas, taču abas mūsu sirdīs
rada īpašu atbalsi. Šogad tās iekrīt
Lielajā nedēļā. Tās mūs aicina iet
kristīgā aicinājuma ceļu ciešā
vienotībā ar Jēzu Kristu, kurš patiesi
ir klātesošs Svētajā Euharistijā, un
būt tuvu klāt Viņa atpestījošām
Ciešanām.

Mūsu Tēvs bieži atcerējās, ka
apustuliskais darbs stipri pieauga
pēc tam, kad Kungs palika klātesošs
centra tabernākulā. Neilgi pēc šīs
dienas, kaut arī nebija zudušas
grūtības, ar kurām mēs sastapsimies
vienmēr, jo arī mūsu Kungs gāja šo
ceļu, raža sāka kļūt bagātāka. Mūsu
Tēvs uz to norādīja vēstulē Madrides-
Alkalas diecēzes ģenerālvikāram:



„Kopš mums šīs mājas tabernākulā ir
Jēzus, ir sevišķi pamanāms: Viņš nāk,
un mūsu darbs gan vēršas plašumā,
gan pieņemas spēkā.” [1]

Mēs visi vēl labi atceramies, ka Jāņa
Pāvila II nāve daudzos cilvēkos
izraisīja garīgu satricinājumu un
deva neskaitāmi daudz garīgu augļu.
Pirms tam bija gadi, mēneši un
nedēļas, kurās šis izcilais Pāvests ar
saviem sprediķiem un savu piemēru,
ar savu ilgstošo slimību un veltīto
dzīvi, un ar savu nāvi sniedza
brīnišķīgu liecību, kā jāseko Kristum.
Mēs, protams, neesam aizmirsuši, ar
kādu apņēmību viņš apskāva Svēto
Krustu, kad viņš televīzijā sekoja
Lielās Piektdienas Krustaceļam, kurā
viņš nevarēja būt klāt.

Šīs un citas atmiņas var palīdzēt
mums dziļāk „iegremdēties” Lielās
Nedēļas ainās. Trīs Lielo Dienu
liturģija, kas šovakar sākas ar Sv.Misi
in Cena Domini (Kunga Pēdējo



vakariņu Misi) un noslēdzas ar
Lieldienu Vigiliju, daiļrunīgi atsauc
atmiņā, kādu veidu Dievs izvēlējās
mūsu atpestīšanai. Lūgsim no Kunga
bagātīgu žēlastību, lai mēs dziļāk
saprastu, cik neaptveramu, patiesībā
nenovērtējamu dāvanu Viņš ir
sniedzis cilvēcei caur savu Upuri pie
Krusta. Ko esi apņēmies tu, lai
neatstātu Kristu vienu? Vai tu lūdz
Viņu darīt tevi par dziļas nožēlas
pilnu dvēseli? Vai piemēro līdzekļus,
lai nesāktu panikā bēgt, kā tas notika
ar Apustuļiem?

Komentējot himnu Sv.Pāvila vēstulē
filipiešiem, kas apraksta Dieva
pašpazemošanos mūsu
dziedināšanai [2], Benedikts XVI
paskaidro, ka „apustulis kodolīgi un
iedarbīgi atsauc atmiņā visu
pestīšanas vēstures noslēpumu,
norādot uz Ādama augstprātību, kurš
gan nebija Dievs, taču gribēja būt kā
Dievs. Un šo pirmo cilvēku
augstprātību, kuru mēs mazliet



sajūtam arī savā esībā, viņš pretstata
patiesā Dieva Dēla pazemībai, kurš
kļuva cilvēks un nesvārstīdamies
uzņēmās visus cilvēka vājumus,
izņemot grēku, un sasniedza nāves
dziļumu. Šai nokāpšanai
visdziļākajās ciešanu un nāves dzīlēs
pēc tam seko Viņa slava un gods,
patiesā godība, mīlestības godība, kas
sasniedz galējo robežu. Un tāpēc – kā
saka Sv.Pāvils – ir pareizi, „lai Jēzus
vārdā ceļos kristu visi, kas debesīs,
virs zemes un pazemē, un lai katra
mēle apliecinātu, ka Jēzus Kristus ir
Kungs! (Flp 2, 10-11)” [3]

Pakavēsimies, lai meditētu šos
Sv.Pāvila vārdus, kurus mēs atkal
dzirdēsim Lielajā Piektdienā pirms
tiks nolasīts Kristus Ciešanu apraksts
no Sv.Jāņa evaņģēlija. Tie ir kā
durvis, kas ļauj mums ieskatīties
Dieva nodomos, kas bieži vien ir
visai tāli no tīri cilvēciskiem plāniem.
Pieņemsim tos traucēkļus, kurus
Dievs pieļauj vai sūta, jo mēs varam



būt pārliecināti, ka tie tāpat kā Viņa
Dēla Ciešanas un Nāve ir Viņa
mīlestības pierādījums. „Tas viss
nebija kāda tumša mehānisma vai
akla likteņa rezultāts: tā daudz
vairāk bija Viņa brīvā griba,
augstsirdīgi piekrītot Tēva
atpestīšanas plānam. Un nāve, kurai
pretī Viņš devās, – piebilst Sv.Pāvils –
bija nāve pie krusta,
vispazemojošākā un apkaunojošākā,
kādu vispār iespējams iedomāties. To
visu, sacīja Pāvests, Visuma Kungs
izdarīja dēļ mīlestības uz mums;
mīlestības dēļ Viņš „atsacījās no sava
ranga” un kļuva par mūsu Brāli;
mīlestības dēļ Viņš dalīja ar mums
mūsu stāvokli, katra vīrieša un
katras sievietes stāvokli.” [4]

Ar savu pazemināšanos un tai
sekojošo paaugstināšanu Kungs
mums ir iezīmējis taku, pa kuru
mums sperami mūsu soļi mūsu
ikdienas dzīvē. „Ja mēs esam uzticīgi,
Jēzus Kristus dzīve”, rakstīja



Sv.Hosemarija, „kaut kādā veidā
atkārtojas katra no mums dzīvē,
tiklab iekšējā procesā (svēttapšanas
ceļā), kā arī ārēji - mūsu izturēšanās
veidā.” [5] Tādā veidā, darbojoties
Svētajam Garam un mums personīgi
līdzdarbojoties, mūsos aizvien
redzamākas kļūs Kristus iezīmes. Arī
Krustaceļa lūgšanā mēs varam
patiesi dziļi meditēt mūsu Tēva
rakstīto: „Kungs, dod, ka es izšķirtos
par to, lai ar gandarīšanas palīdzību
norautu to nožēlojamo masku, kuru
pats sev esmu izveidojis no maniem
netikumiem... Tad un tikai tad, ejot
pa apceres un grēku izpirkšanas ceļu,
es varēšu savā dzīvē patiesi atveidot
Tavas dzīves gājumu. Tad mēs
aizvien vairāk un vairāk sāksim
līdzināties Tev. Mēs kļūsim par citu
Kristu, būsim pats Kristus, ipse
Christus”. [6] 

Manas meitas un mani dēli, es lūdzu
Kungu, lai mēs pilnīgi un pamatīgi
aptvertu, ka mīlestības un laimes



lielākā izpausme ir sevis
pazemināšanā, jo tad Dievs dvēseli
piepilda līdz malām. Neaizmirsīsim,
kādu lielu patiesību satur šie panti -
nabaga panti, kā sacīja mūsu Tēvs -,
kurus Sv.Hosemarija labprāt citēja: 
Jēzus Sirds, kas apgaismo mani, /
šodien es saku Tev, ka tu esi mana
mīla un viss mans labums, / šodien Tu
esi man devis savu Krustu un savus
ērkšķus, / šodien es saku, ka Tu mani
mīli.

Kungs darbojas šādā veidā – Viņš
mūs savieno ar Krustu -, lai mūs
dziedinātu, un Viņš arī pieļauj, ka
pašai Baznīcai ir jācieš no daudziem
uzbrukumiem. „Tas viss nav nekas
jauns”, rakstīja Sv.Hosemarija. ”Kopš
laika, kad Jēzus Kristus nodibināja
Baznīcu, šī mūsu Māte ir tikusi
pakļauta vajāšanām – agrākos laikos
uzbrukumi notika visā atklātībā;
mūsdienās daudzos gadījumos
vajāšanas notiek maskētā veidā. Bet



šodien tāpat kā vakar uzbrukumi
Baznīcai turpinās.” [7]

Nekam no tā nevajadzētu mūs
pārsteigt. Mūsu Kungs jau to
sludināja saviem Apustuļiem: Ja
pasaule jūs ienīst, ziniet, ka tā pirms
jums mani ienīda. Ja jūs būtu no
pasaules, pasaule savējos mīlētu. Bet
tā kā jūs neesat no pasaules, bet es jūs
no pasaules izredzēju, tad pasaule jūs
ienīst. Atcerieties manus vārdus, ko es
jums teicu: kalps nav lielāks par savu
kungu. Ja viņi mani vajāja, tie vajās
arī jūs. Ja viņi manus vārdus
ievērojuši, tie pildīs arī jūsējos.[8]

Neapšaubāmi, mēdz būt tādi laiki,
kad uzbrukumi katoliskajai
doktrīnai, Pāvestam un bīskapiem
pastiprinās; priesteri un visi, kuri
cenšas dzīvot krietni un godīgi, tiek
apsmieti; no sabiedrības tiek izstumti
laji katoļi, kuri izmantojot savu
brīvību, vēlas ar Evaņģēlija gaismu
izgaismot civilos likumus un



pilsoniskās struktūras. Domāju, jums
visiem sāp par šiem nabaga
cilvēkiem, kuru prāts un dvēsele ir
rūgtuma pilni. Lūgsim Kungu par
viņiem. 

Šo situāciju priekšā mēs nedrīkstam
zaudēt drosmi un ļauties iebiedēties;
brālīgi jutīsim līdzi tiem, kuri
maldās, un lūgsimies par viņiem;
atmaksāsim viņiem ļaunu ar labu,
nolemsim būt priekpilnāki uzticībā
un vairāk apustuliski. Atcerēsimies
par Sv.Hosermarijas moto Dievs un
drosme pirmajos Darba gados, kad
grūtības Baznīcas dzīvē nebija
mazākas par pašreizējām.
Apdomāsim Kristus vārdus, kurus
jau tiku jums atgādinājis: Ja viņi mani
vajāja, tie vajās arī jūs. Ja viņi manus
vārdus ievērojuši, tie pildīs arī jūsējos.
Dievs nekad kaujās nezaudē. Ar savu
nebeidzamo mīlestību un
visvarenību Viņš no ļaunā var radīt
labo. 



Jau daudzreiz Baznīcas pretinieki ir
jutušies kā uzvarētāji un domājuši,
ka ar to galīgi ir cauri, taču Kristus
Līgava katru reizi ir uzcēlusies vēl
skaistāka, vēl tīrāka, lai turpinātu būt
par instrumentu tautu atpestīšanai.
Savā laikā uz to norādīja jau
Sv.Augustīns ar vārdiem, kurus kādā
savā sprediķī citēja Sv.Hosemarija.
„Ja gadījumā jūs dzirdat
apvainojumus, kas vērsti pret
Baznīcu, tad norādiet tādiem
nemīlošiem ļaudīm draudzīgi un
labsirdīgi, ka šādā veidā viņi nevar
nodarīt pāri Mātei. Tagad viņi
uzbrūk tai nesodīti, jo tās valstība,
kas ir tās Meistara un dibinātāja
valstība, nav no šīs pasaules. ‘Kamēr
kvieši nopūšas starp salmiem, kamēr
vārpas vaid starp nezālēm, kamēr
žēlsirdības trauki vaimanā starp
dusmu traukiem, kamēr lilija raud
starp ērkšķiem, netrūks ienaidnieku,
kas sacīs: Kad viņa mirs un kad
iznīks viņas vārds? Tas ir: Raugiet,
nāks laiks, kad kristieši pazudīs un



viņu vairs nebūs... Bet, kas tā saka,
tie mirst neglābjami. Un Baznīca
paliek’ (Sv.Augustīns, Enarrationes in
Psalmos, 70, II, 12).” [9] 

Dažreiz mēs vēlētos, lai Dievs
parādītu savu varu un atbrīvotu galu
galā Baznīcu no visiem tās
vajātājiem. Un varbūt mēs gribam
jautāt: Kāpēc Tu pieļauj, ka tauta, ko
Tu esi atpestījis, šādi tiek pazemota?
Tā ir tā pati apsūdzība, ko Sv.Jānis
Atklāsmē liek to mutē, kas liecināja
par Kristu līdz nāvei: Es redzēju zem
altāra to dvēseles, kas bija nonāvēti
Dieva vārda un liecības dēļ, ko viņi
bija pildījuši. Un viņi sauca stiprā
balsī, sacīdami: Cik ilgi, Kungs,
(svētais un patiesais) Tu netiesā un
neatrieb mūsu asinis pie tiem, kas
dzīvo virs zemes? [10] Atbilde neliek
uz sevi gaidīt: Un katram no viņiem
tika ... sacīts, lai apmierinās vēl neilgu
laiku, kamēr pilns būs viņu
līdzstrādnieku un brāļu skaits, kas
nonāvējami tāpat kā viņi. [11] 



Tas ir veids, kā darbojas Dievs. Tie,
kuri bija Kristus apcietināšanas, Viņa
necienīgā tiesas procesa un netaisnā
soda, Viņa kaunpilnās nāves
liecinieki, kļūdaini secināja, ka viss ir
beidzies. Un tomēr cilvēces
atpestīšana toreiz bija tuvāk kā
jebkad, jo Jēzus cieta par mums
brīvprātīgi. „Cik brīnišķīgs un tajā
pat laikā pārsteidzošs ir šis
noslēpums!”, komentē Svētais Tēvs.
„Šo patiesību mēs nekad nevaram
apcerēt pietiekoši. Kaut arī Jēzus bija
Dievs, savas dievišķās priekšrocības
Viņš negribēja padarīt par vienīgi
savu īpašumu; Viņš negribēja
izmantot savu dievišķo dabu, savu
milzīgo godu un savu varu par
triumfa instrumentu.” [12]

Kristus vēlas, lai Viņa Mistiskās
Miesas locekļos piepildās
pazemināšanās un paaugstināšanas
noslēpums, caur kuru Viņš mūs ir
atpestījis. Kaut arī Lielā Piektdiena ir
sēru pilna diena, taču vienlaicīgi tā ir



arī diena, kas ir ļoti piemērota, lai no
jauna modinātu mūsu ticību,
stiprinātu mūsu cerību, kā arī drosmi
pazemībā nest mūsu krustu, ar
uzticēšanos un atdošanos Dievam,
pārliecībā par Viņa atbalstu un Viņa
uzvaru. Šīs dienas liturģija dzied: „O
Crux, ave, spes unica - Esi sveicināts,
Krusts, mūsu vienīgā cerība." [13] Es
gribētu jūs pamudināt uz to, ko
redzēju darām mūsu Tēvu, proti,
izgaršot, apcerēt un padarīt par
saviem vārdus, kas speciālā veidā
tiek jo īpaši atkārtoti Lielajā Nedēļā: 
Adoramus te, Christe, et benedicimus
tibi. Quia per sanctam Crucem tuam
redemisti mundum! Mēs pielūdzam
Tevi, Kristu, un Tevi slavējam, jo ar
savu Svēto Krustu Tu esi atpestījis
pasauli! 

Godpilnās Augšāmcelšanās gaismā,
kas sekoja Kristus nāvei un
apbedīšanai, notikumi, kas izraisa
mūsos sāpes un ciešanas, iegūst to
patieso nozīmi. Mēģināsim to saprast



un katru brīdi dzīvot mīlot Dieva
gribu, kurš, kaut arī nevēlas
ļaunumu, tomēr to pieļauj,
respektējot cilvēku brīvību, un arī
tāpēc, lai vēl vairāk atmirdzētu Viņa
žēlsirdība. Un palīdzēsim to saprast
daudziem citiem, kas varbūt ir
apjukuši vai apmaldījušies. 

„Lai kas arī nenotiktu, Kristus savu
Līgavu nepametīs.” [14] Kristus
turpina dzīvot savā Baznīcā, kurai
Viņš tika nosūtījis Svēto Garu, lai tas
vienmēr būtu ar viņu. „Tas bija Dieva
plāns: Kristus caur savu nāvi pie
Krusta deva mums Patiesības un
Dzīvības Garu. Kristus turpina dzīvot
savā Baznīcā, tās Sakramentos, tās
liturģijā, tās sludināšanā, visā, ko tā
dara.”[15] Un mūsu Tēvs
piemetināja: „Vienīgi tad, ja cilvēks
ar uzticību pret žēlastību izšķiras par
Krusta novietošanu savas dvēseles
centrā, par sevis noliegšanu aiz
mīlestības uz Dievu, par patiesu
atraisīšanos no egoisma un no



jebkādas maldīgas cilvēciskās
drošības, un ja viņš tā patiesi dzīvo
ticības dēļ, tad un tikai tad viņš
pārpilnībā saņem lielu Svētā Gara
uguni, gaismu un mierinājumu.” [16]

Šā mēneša 23.datumā mēs svinēsim
mūsu Tēva Pirmās Svētās Komūnijas
kārtējo gadskārtu. Es nezinu, kādos
vārdos lai Lielajā Ceturtdienā izsaku
jums viņa prieku, viņa pielūgsmi,
viņa euharistisko dedzību. Bet es
varu apliecināt, ka viņa pateicība un
Jēzus Kristus pielūgsme Svētajā
Hostijā bija pamācoša: viss viņam
šķita niecīgs un viņš lūdza Kungu
Vissvētākajā Sakramentā, lai Viņš
māca viņam mīlēt, lai māca mums
mīlēt. 

Šajā mēnesī ir vēl citas Darba
vēstures gadadienas; tās es atstāju
jūsu veselīgās ziņkāres ziņā, lai mēs
kā labas meitas un labi dēli pateiktos
Svētajai Trīsvienībai par visiem
labumiem, ko no tās esam saņēmuši.



Šajā brīdī, cita starpā, par garīgajiem
augļiem, ko deva mans brauciens uz
Palermo pagājušā nedēļas nogalē. 

Turpiniet lūgties par Pāvestu un viņa
līdzstrādniekiem un par visiem
maniem nodomiem. Moto, ko es jums
piedāvāju, ir tas pats, kas bija
Svētajam Hosemarijai Opus Dei
pirmsākumos: Dievs un drosme,
ticība un drošsirdība, ar optimismu,
kas balstīts cerībā. Padarīsim mūsu
draudzības un uzticības apustulātu
intensīvāku, kā tas ir raksturīgi
Darbam, nedomājot par to, ko domās
citi, balstot to uz lūgšanām un
upuriem piepildītu dzīvi un uz
profesionālo darbu, kas padarīts cik
vien labi iespējams. Un Dievs visas
lietas izdarīs agrāk, vairāk un labāk
nekā mēs spējam to iedomāties. 

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs



Romā, 2010. gada 1. aprīlī. 

[1] Sv. Hosemarija, Vēstule donam
Francisco Morán, 15.05.1935

(sal. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, p. 546)

[2] Sal. Flp 2, 6-11

[3] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 08.04.2009

[4] Turpat

[5] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 418

[6] Sv. Hosemarija, Krustaceļš,
6.stacija

[7] Sv. Hosemarija, Sprediķis
"Baznīcas pārdabiskais mērķis",
28.05.1972

[8] Jņ, 15, 18-20

[9] Sv. Hosemarija, Sprediķis
"Uzticība Baznīcai", 04.06.1972



[10] Atkl 6, 9-10

[11] Turpat, 11

[12] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
08.04.2009

[13] Turpat

[14] Sv. Hosemarija, Sprediķis
"Uzticība Baznīcai", 04.06.1972

[15] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 102

[16] Turpat, Nr. 137

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-aprilis-2010/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-aprilis-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-aprilis-2010/

	Prelāta vēstule (aprīlis 2010)

