
opusdei.org

Prelāta vēstule
(2024. gada 10.
februāris) |
Paklausība

Šajā jaunajā pastorālajā vēstulē
Opus Dei prelāts reflektē par
paklausību kristīgās vēsts un
Opus Dei aicinājumu realitātes
gaismā.

10.02.2024

Mīļie, lai Jēzus sargā manas meitas
un dēlus!



1. Pirms dažiem gadiem es jums
uzrakstīju vēstuli, kas veltīta
brīvībai. Ikviens no mums ir centies
par to meditēt un ieviest to savā
ikdienas dzīvē. Toreiz es jums
atgādināju, ka mēs esam aicināti
darīt lietas no mīlestības, nevis tikai
pienākuma dēļ. Mēs vēlamies cieši
sekot Kungam, pildot Viņa gribu,
vadīti vēlmes atbilst Viņa mīlestībai.
Tagad es jums rakstu par paklausību,
kas pirmajā brīdī var šķist brīvībai
pretējs tikums. Tomēr mēs ļoti labi
zinām, ka patiesībā patiesa
paklausība ir brīvības sekas, turklāt
pretēji tam, ko varētu gaidīt,
raugoties tikai no cilvēciskā viedokļa,
kristīgā paklausība rada arvien
lielāku brīvību.

Pirms dažiem gadu desmitiem kāds
ievērojams intelektuālis, kurš
padziļināti pētīja svētā Hosemarijas
darbus, norādīja uz svarīgu mūsu
dibinātāja ieguldījumu - to, ka viņš
uzsvēra, ka kristīgajā dzīvē brīvībai



ir zināma prioritāte pār paklausību.
Mēs paklausām, jo jūtam, ka gribam
pildīt Dieva gribu, jo tā ir mūsu
dvēseles dziļākā vēlēšanās. Patiesībā
paklausība bez brīvības nav cilvēka
cienīga un līdz ar to nav Dieva dēla
vai meitas cienīga.

Mīlestība, kā mēs labi zinām, ir
daudz vairāk nekā vairāk vai mazāk
pārejoša jūtīguma tieksme; mīlestība
nozīmē gatavību atdot savu dzīvību
par kādu (sal. Jņ.15:13). Šī iemesla
dēļ viena no tās visdziļākajām
izpausmēm ir mūsu gribas
identificēšana ar mīļotā cilvēka
gribu: "Es gribu to, ko tu gribi, es
gribu, jo tu gribi, es gribu, kā tu gribi,
es gribu, kad tu gribi...".

2. Daudzkārt mēs vairāk vai mazāk
ilgi būsim apsvēruši Dieva mīlestības
plānu pasaulei: radīšanu un
pārdabisku paaugstināšanu no tīras
mīlestības, lai dalītos Trīsvienības
laimē ar katru vīrieti un sievieti un



dotu viņiem piepildītu eksistenci, kas
piepildītu visas viņu sirds ilgas. Taču
jau no paša sākuma pasaulē bija arī
grēks - mūsu pirmo vecāku grēks, kas
būtībā bija nepaklausība.

Tomēr - neaizmirsīsim ar pateicību
pārdomāt arī to - Dievs nevēlējās
mūs atstāt likteņa varā. Ar
visbrīvākās mīlestības lēmumu, kuru
mēs nespējam saprast, jo tas ir ārpus
mūsu vājās izpratnes, Viņš sūtīja
savu vienpiedzimušo Dēlu, lai
atjaunotu mūs draudzībā ar Viņu.
Kad Jēzus mirst pie krusta par visu
cilvēci - par tevi un par mani -, Viņš
atdod savu dzīvību, pilnībā paklausot
sava Tēva gribai. Brīvība un
paklausība Pestīšanas stāstā ir
savstarpēji cieši saistītas. Cilvēka
nepaklausības nožēlojamās sekas ir
izpirktas ar Kristus paklausību. Viņa
žēlastība ļauj mums dzīvot ar Dieva
bērnu brīvību.



3. Šajās lappusēs es vēlos jūs aicināt
kopā pārdomāt dažus paklausības
tikuma aspektus, kas ir tik centrāli
mūsu ticības noslēpumos un
vienlaikus tik ļoti klātesoši katra
cilvēka dzīvē. Nepieciešamība
paklausīt ir cilvēciska realitāte
daudzos līmeņos, jo pastāv likumi un
obligātas normas: sākot ar dabisko
tiesību saturu un beidzot ar
pilsoniskās līdzāspastāvēšanas
likumiem; sākot ar nepilngadīgo
paklausību vecākiem un beidzot ar
to cilvēku paklausību, kuri
brīvprātīgi ir nopietni apņēmušies
kaut ko darīt citu cilvēku vai
institūciju priekšā. Līdzīgā nozīmē
paklausība ir arī cilvēka paklausība
savai sirdsapziņai. Un vēl plašākā
nozīmē par paklausību var saukt arī
sekošanu noteiktiem garīgiem
padomiem.

Tā kā mēs esam tajā pilnībā
iegrimuši, ir viegli pamanīt, ka
mūsdienu kultūrā paklausība reti



tiek uzskatīta par kaut ko pozitīvu: tā
drīzāk tiek uztverta kā dažkārt
neizbēgama nepieciešamība, no
kuras cilvēks cenšas pēc iespējas
izvairīties, jo tā šķiet pretrunā ar
lielo vērtību - brīvību. Tam
pievienojas fakts, ka ne mazā daļā
vides pastāv zināma autoritāšu krīze
un izpratne par atkarību kā par kaut
ko negatīvu: kā par neizbēgamu
izņēmumu no spējas pašam kaut ko
spriest un izlemt. Tā, piemēram,
mūsdienu paaugstinātā jutība pret
jebkāda veida varas ļaunprātīgu
izmantošanu, kas pati par sevi ir ļoti
pozitīva un nepieciešama, dažkārt
var nepamatoti apšaubīt visas
autoritātes formas. Patiesībā gadās,
ka pastāv sava veida iedzimta
tieksme uz nepaklausību, kas ir
iedzimta kā mantojums no
pirmatnējā grēka, no tā brīža, kad
"cilvēks, velna kārdināts, ļāva savai
paļāvībai uz savu Radītāju nomirt
savā sirdī (sal. 1. Moz. 3, 1-11) un,



ļaunprātīgi izmantojot savu brīvību,
nepaklausīja Dieva bauslībai".

Lai saprastu paklausības augstāko
vērtību un tās eksistenciālo saistību
ar brīvību, mums ir jāskatās augstāk
par šiem nepieciešamajiem
paklausības līmeņiem cilvēku
sabiedrībā un jāapcer Jēzus Kristus.
Tieši šim citam Viņa centrālā
stāvokļa aspektam ir jābūt mūsu
dzīves mērķim: lai Kristus valda
mūsu sirdīs un vada visu mūsu
eksistenci.

"Mācīsimies no Jēzus dzīvot
paklausībā. Viņš gribēja ielikt
evaņģēlista spalvai to brīnišķīgo
biogrāfiju, kurai latīņu valodā ir tikai
trīs vārdi: erat subditus illis (Lk 2,
51). Redziet, cik nepieciešama ir
paklausība Dieva dēlam, ja pats
Dievs nāca paklausīt divām radībām,
ļoti pilnīgām radībām, bet tomēr
radībām: Svētajai Marijai - vairāk
nekā viņas vienīgais Dievs - un



Svētajam Jāzepam! Un Jēzus viņiem
paklausīja". Dieva Dēls vēlējās būt
pilnīgs cilvēks un, kā visi labi bērni,
paklausīt Marijai un Jāzepam,
apzinoties, ka tādējādi Viņš paklausa
Dievam Tēvam. Un šī paklausība
iezīmēja visu Viņa dzīvi uz zemes
līdz pat krusta paklausībai (sal. Fil
2,8).

Paklausība Dievam

4. Absolūtā nozīmē vienīgi Dievs ir
paklausības vērts vienmēr un visos
laikos, jo vienīgi Viņš pilnībā zina
ceļu, kas katru no mums ved uz
laimi. "Ja tu klausīsi Tā Kunga, sava
Dieva, balsij un pildīsi visus Viņa
baušļus, ko es tev šodien pavēlu, tad
Tas Kungs, tavs Dievs, tevi darīs
visizcilāko no visām zemes
tautām" (5. Moz. 28:1), saka Mozus,
pirms apraksta visas svētības, ko
šāda paklausība dos tautai.

Savā ziņā visa Bībeles atklāsme ir
pedagoģija, kas vērsta uz



visprātīgāko un visbrīvāko
paklausību: tādu, kas ved mūs pie
pilnīgas apzināšanās, kas mēs esam,
jo mūsu griba tiek identificēta ar
Dieva gribu, un tā ir beznosacījumu
"jā". Tāpēc caur praviešiem un par
spīti daudzajām nodevībām, ko Viņš
pats ir izdarījis, Kungs turpina
atgādināt savai tautai: "Klausiet
Manu balsi, un Es būšu jūsu Dievs,
un jūs būsiet Mana tauta, un jūs
staigāsiet pa visu, ko Es jums pavēlu,
lai jums labi klātos" (Jer 7, 23). Mūsu
mazie plāni tiek palielināti, kad tie
tiek integrēti Viņa plānos; mums
nekad neveicas tik labi kā tad, kad
mēs staigājam pa Dieva ceļiem.

Pats Kristus mums sevi parāda kā
paklausīgu dēlu. Vispirms paklausīgs
Marijai un Jāzepam, radiniekiem un
autoritātēm. Bet pāri visam -
paklausīgs Dievam Tēvam. Jēzu baro,
pildot Tēva gribu: "Mans ēdiens ir
pildīt Tā gribu, kas Mani sūtījis, un
darīt Viņa darbu" (Jņ 4,34). Pat



visgrūtākajos brīžos Dēls dara Tēva
gribu par savu, neraugoties uz to, ka
dziļi apzinās sāpes, ko tas Viņam
nesīs: "Tēvs, ja gribi, atņem no Manis
šo biķeri, bet lai notiek nevis mana,
bet Tava griba" (Lk 22,42). Svētais
Pāvils raksta, ka Jēzus, "parādīdams
sevi vienādu ar citiem cilvēkiem,
pazemojās un kļuva paklausīgs līdz
nāvei, pat krusta nāvei" (Fil 2, 6-8).

Taču ne tikai Kristus nāve pati par
sevi ir mums nesusi pestīšanu, bet
arī Viņa brīvā un mīlestības pilnā
paklausība Tēvam, lai kļūtu par
vienu no mums un atdotu savu
dzīvību par katru no mums: "Ar
viena cilvēka paklausību visi tiks
taisnoti" (Rom 5, 19). Tā ir
paklausība, kas neaprobežojas ar
konkrētiem brīžiem vai gadījumiem,
bet gan ir paklausība "līdz galam" (Jņ
13,1).

5. Pēteris valsts un reliģiskajai varai,
kas viņam aizliedz sludināt Jēzu,



atbild: "Mums vairāk jāpaklausa
Dievam nekā cilvēkiem" (Apd 5, 29).
Taču, kā komentē Benedikts XVI, "tas
nozīmē, ka mēs patiešām pazīstam
Dievu un patiešām vēlamies Viņam
paklausīt. Dievs nav iegansts mūsu
pašu gribai, bet tiešām Viņš ir tas,
kas mūs aicina un aicina, ja
nepieciešams, pat uz mocekļa nāvi.
Tādēļ šī vārda priekšā, kas aizsāk
jaunu brīvības vēsturi pasaulē,
lūgsim vispirms iepazīt Dievu,
pazemīgi un patiesi iepazīt Dievu un,
pazīstot Dievu, iemācīties patiesu
paklausību, kas ir cilvēka brīvības
pamats".

Tie, kas pazīst Dievu, ar lielu cerību
un paļāvību iesaistīsies šajos
nepārtrauktajos meklējumos: no
Viņa mēs varam gaidīt tikai svētības,
pat ja tās dažkārt ir neskaidras vai
nesaprotamas, vai arī liek mums
ciest. Šajā ziņā personīgā lūgšana
izpaužas arī paklausības attieksmē:
"Mūsu Kungs," lūdzās svētais



Hosemarija, "šeit mēs esam gatavi
uzklausīt visu, ko Tu mums vēlies
pateikt. Runā uz mums, mēs esam
uzmanīgi pret tavu balsi. Lai Tavas
sarunas, kas nonāk mūsu dvēselē,
aizdedzina mūsu gribu, lai tā dedzīgi
metas Tev paklausīt.

Dievišķā griba un cilvēka
starpniecība

6. Tas, ko Dievs mums vēlas, bieži
vien mums tiek pasniegts ar
starpniecību. Vispirms caur Baznīcu,
Kristus mistisko miesu: "Paklausība
ir pamatīga izvēle pieņemt to, kas ir
mūsu priekšā kā konkrēta zīme tajā
vispārējā pestīšanas sakramentā, kas
ir Baznīca. Dievs var likt mums
saskatīt savu gribu arī caur cilvēkiem
mums apkārt, kuriem piešķirta
lielāka vai mazāka autoritāte
atkarībā no konkrētā gadījuma un
konteksta. Zinot, ka Dievs var
uzrunāt mūs caur citiem cilvēkiem
vai caur vairāk vai mazāk parastiem



notikumiem, pārliecība, ka mēs
varam Viņu tur uzklausīt, rada
mūsos paklausīgu attieksmi pret
Viņa nodomiem, kas slēpjas arī to
cilvēku vārdos, kuri mūs pavada
mūsu ceļā.

Svētais Hosemarija, apzinoties šīs
starpniecības delikāto dabu -
klausīties Dievu, bet caur parastiem
vīriešiem un sievietēm -, ieteica
pazemības, sirsnības un iekšēja
klusuma attieksmi: "Dažkārt mūsu
Kungs savu gribu pasaka it kā klusā
balsī, dziļi mūsu sirdsapziņā, un
mums ir uzmanīgi jāieklausās, lai šo
balsi atšķirtos un būtu Viņam
uzticīgi. Daudzos gadījumos Viņš
mūs uzrunā ar citu cilvēku
starpniecību, un var gadīties, ka šo
cilvēku trūkumu saskatīšana vai
doma par to, vai viņi ir labi
informēti, vai viņi ir sapratuši visus
problēmas faktus, mums tiek
pasniegta kā aicinājums nepaklausīt.
Tam visam var būt dievišķa nozīme,



jo Dievs mums neuzspiež aklu
paklausību, bet gan saprātīgu
paklausību, un mums ir jājūt
atbildība palīdzēt citiem ar savas
izpratnes gaismām. Bet būsim godīgi
pret sevi: katrā gadījumā
pārbaudīsim, vai mūs virza
patiesības mīlestība vai egoisms un
pieķeršanās savam spriedumam.

7. No otras puses, jāatceras, ka tie,
kas ieņem dažādu līmeņu amatus,
nav aicināti tos ieņemt tāpēc, ka viņi
ir pilnīgi. Mēs neejam pie autoritātes
tās īpašību dēļ: "Cik žēl, ka tas, kurš
ir priekšnieks, nedod jums piemēru...
Bet vai jūs paklausāt viņam viņa
personīgo īpašību dēļ... Vai arī jūs
svētā Pāvila teikto "obedite
praepositis vestris - paklausiet
priekšniecībai" savai ērtībai tulkojat
ar savu interpolāciju, kas nākas
teikt... ar nosacījumu, ka
priekšniekam ir man tīkami tikumi?



Tas nenozīmē arī to, ka tie, kas
sniedz norādījumus vai padomus,
nevar kļūdīties; viņi to labi apzinās
un vajadzības gadījumā lūgs
piedošanu. Kļūdu iespējamība tādā
vai citādā veidā, atkarībā no
jautājuma būtības un attiecīgās
jomas, vienmēr var tikt pārdzīvota ar
saprātu un sirsnību pārdabiskas
ticības un uzticības kontekstā. Arī ar
pazemību, jo ir saprātīgi vismaz
mazliet apšaubīt savu spriedumu un
pārliecinoši risināt dialogu ar
autoritāti, ja mums šķiet, ka esam
kļūdījušies.

Savukārt svētais Toms skaidro, ka
paklausība ir tikums, kas mūs
mudina pildīt priekšnieka likumīgo
pavēli, ciktāl šī paklausība izpauž
Dieva gribu. Protams, ne katrs
likumīgais pavēlis vienmēr ir
vislabākais iespējamais pavēlis,
tomēr paklausība tad būs ceļš uz
auglību, jo dažkārt Kungs piešķir
lielāku pārdabisku vērtību



pazemībai un vienotībai nekā tam,
ka ir vairāk vai mazāk taisnība. No tā
izriet, cik svarīgs ir pārdabisks
redzējums; nepalikt tikai pie
cilvēciska saņemto norāžu
izvērtējuma.

Jebkurā gadījumā tiem, kam ir
autoritāte, ir jābūt ļoti uzmanīgiem,
lai nevajadzīgi neuzspiestu savus
kritērijus un lai izvairītos no tā, ka
viņu norādes vai ieteikumi paši par
sevi tiek interpretēti kā skaidra Dieva
gribas izpausme. Kā es jums rakstīju
savā 2018. gada 9. janvāra vēstulē,
"pavēlēt dvēselēm ar cieņu nozīmē,
pirmkārt, delikāti respektēt
sirdsapziņas iekšienību, nejaucot
valdību un garīgo vadību. Otrkārt, šī
cieņa vedina atšķirt pavēles no tā,
kas ir tikai izdevīgi pamudinājumi,
padomi vai ieteikumi. Un, treškārt,
kas ir ne mazāk svarīgi, tā ir
pārvaldīt ar tādu uzticību citiem, lai,
cik vien iespējams, vienmēr tiktu



ņemts vērā attiecīgo personu
viedoklis" (13. n.).

Pārdomāsim, pirmkārt, Kristus
piemēru: "Jēzus paklausa, un Viņš
paklausa Jāzepam un Marijai. Dievs
ir nācis uz zemes, lai paklausītu un
paklausītu radībām". Ir ļoti zīmīgi, ka
pēc Viņa atbildes vecākiem templī -
"Man jābūt sava Tēva lietās" - Lūka
piebilst, ka Jēzus "erat subditus illis,
Viņš bija pakļauts viņiem" (sal. Lk 2,
49-51). Sekošana Dieva gribai, pēc
kuras mums ir jātiecas vienmēr un
visā, bieži vien ir atrodama dažu
cilvēku uzticīgā sekošanā.

Paklausība un brīvība

8. Cilvēces vēsturē vēl nekad nav
bijusi tik dziļi brīva rīcība kā Kunga
nodošanās pie krusta (sal. Jņ.
10:17-18). "Savas brīvības
kulmināciju Kungs piedzīvoja pie
krusta kā mīlestības virsotni. Kad uz
Golgātas Viņam sauca: "Ja Tu esi
Dieva Dēls, tad nokāp no krusta,"



Viņš apliecināja savu brīvību kā Dēls
tieši ar to, ka palika uz šī
sašaurinājuma, lai pilnībā piepildītu
Tēva žēlsirdīgo gribu.

Krusts, rakstīja svētais Hosemarija,
"nav ne bēdas, ne neapmierinātība,
ne rūgtums... Tas ir svēts mežs, kurā
triumfē Jēzus Kristus... un kurā
triumfējam mēs, kad ar prieku un
dāsnumu pieņemam to, ko Viņš
mums sūta". Krusts mums skaidri
parāda to, ko es minēju šīs vēstules
sākumā: ka brīvība un paklausība
nav pretrunā viena otrai, jo patiesībā
paklausīt var tikai no mīlestības, bet
mīlēt var tikai brīvībā. Precīzāk,
kristīgā paklausība ne tikai nav
pretrunā ar brīvību, bet tā ir brīvības
īstenošana. "Es esmu liels brīvības
draugs, un tieši tāpēc es tik ļoti mīlu
šo kristīgo tikumu." Arī mūsu Tēvs
rakstīja, runājot par paklausību.

Vienmēr ir iespējams darīt to, kas
jādara "tāpēc, ka man tā gribas": no



mīlestības. Un, ja tas ir no mīlestības
pret Dievu, tad šis "tāpēc, ka man tā
gribas" ir "pārdabiskākais iemesls",
kā to apliecināja arī svētais
Hosemarija. Tādēļ "nav nekā viltus
kā pretstatīt brīvību sevis
dāvināšanai, jo sevis dāvināšana nāk
kā brīvības sekas.

9. "Mīli un dari, ko gribi": šis
slavenais svētā Augustīna
apgalvojums nozīmē, kā viņš pats
rakstīja, ka tie, kas dara labu no
mīlestības, nedara to tikai
nepieciešamības vai pienākuma dēļ,
jo "brīvība pieder pie
mīlestības" (libertas est caritatis).
Tādējādi tiek saprasts, ka Kristus
likums ir "pilnīgs brīvības likums" (Jk
1, 25), jo tas ir apkopots,
"rekapitulēts" mīlestībā (sal. Rom 13,
8-9).

Mēs varam rīkoties brīvi, līdzīgi
Kristum, no mīlestības darīdami to,
kas mums ir pateikts. Šajā ziņā



"paklausot mums ir jāieklausās, jo
mēs neesam inerti vai pasīvi
instrumenti, bez atbildības un
domāšanas. Un tad ar oriģinalitāti, ar
iniciatīvu, ar spontanitāti ieguldīt
visu inteliģences un gribas enerģiju
tajā, kas pavēlēts, lai izpildītu visu
pavēlēto un tikai to, kas pavēlēts.
Viss pārējais būtu anarhija.
Paklausība Darbā veicina visu jūsu
individuālo vērtību attīstību un liek
jums, nezaudējot savu personību,
dzīvot, augt un iegūt lielāku
briedumu, būt tādam pašam
cilvēkam divu gadu vecumā kā
astoņdesmit divu gadu vecumā". Šī
iniciatīva, loģiski, neaprobežojas
tikai ar gadījumiem, kad ir
jāpakļaujas, jo mēs vienmēr varam
ierosināt, ierosināt un dot radošu
ieguldījumu tur, kur atrodamies,
negaidot norādījumus, un vienmēr
kopā ar autoritātēm.

Svētais Bazilijs Lielais skaidroja, ka
bērniem ir pareizi paklausīt



mīlestības dēļ: "Vai nu mēs
novēršamies no ļaunā, baidoties no
soda, un esam verga noskaņojumā,
vai arī mēs meklējam atalgojuma
stimulu un līdzināmies algotņiem,
vai arī, visbeidzot, mēs paklausām
paša mīlestības dēļ pret to, kurš
pavēl (...), un tad mēs esam bērnu
noskaņojumā". Paklausīt no
mīlestības nav voluntārisms, kas
atteicas no intelekta; paklausīt no
mīlestības nozīmē iesaistīt visus
dvēseles spēkus, likt lietā visu labāko
no intelekta, kas ar prāta palīdzību
meklē labo, un gribas, kas vēlas to
sasniegt.

Patiesībā bez inteliģences un bez
brīvības - galvenokārt bez iekšējās
brīvības - nav iespējama pilnīgi
cilvēciska paklausība. Un vēl jo
mazāk tāda paklausība kā Jēzus
paklausība. Es nevaru iedomāties, -
sacīja mūsu Tēvs, - ka var būt patiesi
kristīga paklausība, ja šī paklausība
nav brīvprātīga un atbildīga. Dieva



bērni nav akmeņi vai līķi: tās ir
saprātīgas un brīvas būtnes, kas visas
ir paceltas līdz vienai un tai pašai
pārdabiskajai kārtībai." "Dieva bērni
nav akmeņi vai līķi.

10. Bet mēs varam sev jautāt: vai ir
iespējams paklausīt, nesaprotot vai
pat nepastāvot atšķirīgam viedoklim
par kādu jautājumu? Neapšaubāmi
jā; un arī tad - varbūt pat vēl jo
vairāk - to var darīt no mīlestības un
tādēļ brīvi. Šeit bieži vien līdz ar
mīlestību iesaistīsies arī ticība: es
paklausu, neko nesaprotot vai
neredzot lietas tāpat, ja pieņemu, ka
norādījums man nāk no saprātīgiem
cilvēkiem, kuri var spriest labāk
nekā es pats; vai arī, ja pieņemu, ka,
izsverot lietas, ir jāpieņem lēmums
un ka tas ir jādara kādam citam. Kad
šajā spriedumā un mūsu gatavībā to
pieņemt mēs saskatām Svētā Gara
žēlastību, paklausība izpaužas kā
ticības akts.



Kā apliecina svētais Toms, sekojot
Aristotelim, griba ir tā spēja, kas
pareizi vada cilvēku, lai gan tai ir
nepieciešama sapratne, lai tai
iesniegtu izvēles objektus. No sirds
nāk viss labais un viss ļaunais (sal.
Lk 6, 45): cilvēks var izlemt negribēt
saprast vai nevēlēties veidot dialogu,
lai labāk izprastu kādu jautājumu.
Griba - kā rāda pieredze - var tik ļoti
dominēt pār saprātu, ka tā var pat
piespiest to noliegt kaut ko objektīvi
acīmredzamu. Taču brīvā griba var
arī novest to pie tā, ka tā dodas
jaunos ceļos, konkrētajā brīdī vēl
visu nesaprotot.

Ja grūtību un ciešanu priekšā mums
šķiet, ka esam apmulsuši,
nesaprotam, mums palīdz pārdomas
par Jēzu, kurš savā cilvēciskajā
būtībā arī vēlējās izciest šīs ciešanas:
lūdzot: "Mans Dievs, mans Dievs,
kāpēc Tu mani esi atstājis?" (Mt 27,
46), Viņš piepilda pravietiskos 22.
psalma vārdus. Viņa atbilde, kas



sāpju vidū vibrē ar brīvību, arī
balstās psalmos: "Tēvs, Tavās rokās
es nododu savu garu" (Lk 23, 46; sal.
Ps 31, 6). Jēzus paklausība ir
gandarījums par Ādama
nepaklausību (sal. Rom 5, 19); visa
Viņa dzīve un nāve ir paklausība
Dievam Tēvam un mūsu pestīšanas
iemesls (sal. Fil 2, 6-11).

Paklausība un uzticība

11. Paklausība un uzticēšanās arī
prasa viena otru, ciktāl, ja tās ir
patiesas, cilvēks dabiski pāriet no
vienas uz otru: ja ir uzticēšanās,
konsultēšanās ar otra spriedumu un,
ja nepieciešams, tā pieņemšana par
savu, parasti ir normāla izpausme
vēlmei izvēlēties to, kas ir labākais.
No otras puses, ja uzticēšanās ir
vājāka, pastāv risks, ka paklausība
var kļūt tīri ārēja, formāla un
attālināta. Tāpēc, lai veicinātu
veselīgu paklausību, ir svarīgi
uzturēt labvēlīgu un labvēlīgu



gaisotni. Tas, ka cilvēki jūtas mīlēti,
nevis kontrolēti, ka viņus efektīvi
uzklausa, ka viņi jūt, ka viņu
viedoklis tiek novērtēts: visas šīs
attieksmes veicina brīvību un
vienlaikus arī paklausību.

Svētā Hosemārija norādīja, ka
uzticēšanās ir galvenais, lai veidotu
draudzību starp vecākiem un
bērniem: "Ja viņiem nav brīvības, ja
viņi redz, ka viņiem neuzticas,
[bērni] vienmēr jutīsies aizkustināti
krāpt". Ja nav uzticības, ātri rodas
attālums un viegli zūd
caurskatāmība, jo intimitāte ir
delikāta joma, kurai ir nepieciešama
droša vide, lai tā varētu attīstīties.
Mēģināt nodrošināt tikai ārēju
paklausību bez gribas kopības ir tas
pats, kas celt māju uz smiltīm (sal. Mt
7,26).

Uzticības klimata radīšanas misijā
lielāka atbildība jāuzņemas tiem, kas
ģimenē vai grupā ieņem autoritātes



stāvokli. Patiesībā viņu pirmais
kalpošanas akts var būt aktīvi
veicināt šo uzticības telpu ar visiem,
vienlaikus ejot uz priekšu, meklējot
Dieva gribu sev un savai misijai.
Šādā veidā, balstoties cits uz citu,
viņi meklēs un atradīs Dieva gribu
sev un savai misijai. Pat ar
nepieciešamo organizāciju - kas ir
neaizstājama, jo Darbs ir
"neorganizēta organizācija" - visiem
ir jāspēj apzināties un justies, arī
mūsu Tēva izteicienā, "brīviem kā
putni".

Tieši vajadzība pēc uzticības un
ģimenes siltuma konteksta bija tas,
kas pamudināja svēto Hosemariju
norādīt, ka Darbā visspēcīgākā
pavēle ir "lūdzu". Tas nebija tikai
terminoloģijas jautājums, bet gan
norāde uz dabisko attieksmi ģimenes
vidē, starp pieaugušajiem,
saprātīgiem un brīviem cilvēkiem.
Turklāt fakts, ka Darbs ir pārdabiska
ģimene, padara ticību un mīlestību



kopā ar uzticēšanos par patiesu
pamatu gan varas īstenošanai, gan
paklausībai.

Paklausība un apustuliskā auglība

12. Kungs "ciešanās iemācījās
paklausību. Un, tapis pilnīgs, Viņš
kļuva par mūžīgās pestīšanas cēloni
visiem, kas Viņam paklausa" (Ebr 5,
8-9). Pestīšana kā Kristus paklausības
līdz nāvei uz krusta auglis arī
izgaismo saistību starp paklausību
un mūsu dzīves apustulisko auglību.

Mēs bieži esam pārdomājuši to ainu,
kurā Pēteris paklausīja Kungam, lai
gan no cilvēciskā viedokļa bija
nesaprātīgi sekot Viņa
norādījumiem: "Izkāp dziļumā un
nolaid tīklus, lai noķertu!" (Lk 5, 4).
Lēnām padomāsim: cik daudz labu
lietu izrietēja no Pētera paklausības
šim Duc in altum! "O paklausības
spēks! -Genesaretes ezers atteica
savas zivis Pētera tīkliem. Vesela
nakts veltīgi. -Tagad, paklausīgs, viņš



ielaida tīklu ūdenī un noķēra piscium
multitudinem copiosam - lielu
daudzumu zivju. -Ticiet man: šis
brīnums atkārtojas katru dienu".

13. Apustuliskajā misijā mums var
būt un ir jābūt personīgai un plašai
iniciatīvai, kas ir mūsu mīlestības uz
Dievu un uz citiem auglis, un tajā
pašā laikā, sekojot tiem, kas tos vada,
attīstīt tik daudzus pasākumus, kas
organizēti Darba centros, uzticībā
līdzekļiem, kurus mums nodevis
mūsu Tēvs. Tas viss, neaizmirstot, ka
galvenais līdzeklis vienmēr būs
lūgšana: "Lūgšana ir mūsu spēks:
mums nekad nav bijis citu ieroču".

Darbu vadīšanā un tā apustulātu
organizēšanā paklausības veids ir
ģimenes, personu kopības veids.
Domāt par personu kopību nozīmē
domāt par brīvību kopību, personīgo
iniciatīvu kopību, kas arī "dara Opus
Dei", un paaudžu kopību. Pārliecība,
ka Dievs darbojas visu sirdīs un ka



mēs visi esam vērīgi pret dievišķo
gribu, rada ģimenei raksturīgo
paklausību, kurā katrs loceklis aktīvi
cenšas sadarboties kopējā projektā.
Šādi izprasta un izdzīvota paklausība
ir vienotības izpausme, tās
vienotības izpausme, kas ir tieši
apustuliskās auglības nosacījums: ut
omnes unum sint... ut mundus credat
(Jņ 17, 21).

Stingri ievērojot nošķīrumu starp
garīgo vadību un personu vadību,
mums vienmēr jādzīvo un jāstrādā
pateicības pilnam par kristīgo
aicinājumu Darbā, veicinot katra un
katra bagātības, lai strādātu kopā kā
komanda un kā ģimene.

Autentiska paklausības tikuma
izkopšana pasargā mūs gan no
nespējas ieklausīties, gan no
kalpības, kas tikai izpilda, bez visa tā
iekšējā bagātības starpniecības, ko
Dievs ir devis katram cilvēkam.
Tāpēc svētais Hosemarija mūs



brīdināja par šīm iespējām. No
vienas puses, viņš uzskatīja, ka
"lielākā daļa nepaklausības rodas no
tā, ka cilvēks neprot "ieklausīties"
pavēlē, kas būtībā ir pazemības vai
intereses kalpot trūkums". No otras
puses, tieši kā sekas vēlmei klausīties
ar kalpošanas attieksmi viņš
norādīja, ka "Opus Dei mēs
paklausām ar savu galvu un gribu;
nevis kā līķi. Es nekur neeju ar
līķiem; es tos dievbijīgi apglabāju" .
Šādā nozīmē paklausīt nozīmē ne
tikai pildīt citas personas gribu, bet
sadarboties ar viņu gribas un galvas,
domas vienotībā.

Svētā Jāzepa saprātīgā paklausība

14. Vēstulē par svēto Jāzepu pāvests
Francisks aplūkoja to, kā "ikvienā
savas dzīves apstāklī Jāzeps zināja,
kā izrunāt savu fiat, tāpat kā Marija
pasludinājumā un Jēzus Ģetzemanē".
Kad Svētajam Hosemarijam bija
jārunā par paklausību, viņš bieži



atsaucās uz svēto Jāzepu, jo
patriarhā saskatīja tieši tādu sirdi,
kas ieklausās: uzmanīgu pret Dievu
un arī uzmanīgu pret apstākļiem,
pret apkārtējiem cilvēkiem.
Piemēram, epizodē par atgriešanos
no Ēģiptes viņš mums rāda, kā
"Jāzepa ticība nešaubās, viņa
paklausība vienmēr ir stingra un
ātra". Lai labāk saprastu šo mācību,
ko mums šeit sniedz Svētais
patriarhs, ir labi ņemt vērā, ka viņa
ticība ir aktīva un ka viņa paklausība
neparāda tāda paklausības attieksmi,
kāda piemīt cilvēkam, kurš ļauj sevi
vilkt notikumiem".

Šajā sakarā mūsu Dibinātājs
novērtēja tieši to, ka svētais Jāzeps,
būdams lūgšanas cilvēks, pielietoja
savu inteliģenci realitātei, kas bija
viņa priekšā: "Dažādos savas dzīves
apstākļos patriarhs neatteicās no
domāšanas, kā arī neatteicās no
atbildības. Gluži otrādi, viņš visu
savu cilvēcisko pieredzi nodeva



ticības kalpošanā (...) Tāda bija svētā
Jāzepa ticība: pilnīga, uzticīga,
vienota, kas izpaudās efektīvā
nodošanā Dieva gribai, inteliģentā
paklausībā".

Ir saprotams, ka īpaši tiem no mums,
kas esam aicināti būt svētie
mainīgajās un izaicinošajās šīs
pasaules situācijās, svētais
Hosemarija uzstāj, ka mums ir
jāmācās inteliģentas paklausības, kas
integrēta mūsu personīgajā brīvībā.

Marijas paklausība

15. Pēdējos gados visā pasaulē ir
izplatījusies dievkalpošana Jaunavai
Marijai. Šai dievkalpošanai ir ļoti
senas saknes, jo jau trešā gadsimta
sākumā svētais Irenejs Lionas
rakstīja: "Ieva ar savu nepaklausību
sasēja nelaimes mezglu cilvēcei, bet
Marija ar savu paklausību to
atšķetināja." Cik daudz mezglu,
kurus pasaulē un mūsu dzīvē šķiet
neiespējami atšķetināt, tiks



atšķetināti, ja, līdzīgi Vissvētākajai
Jaunavai, mēs dzīvosim Dieva
plāniem!

Mūsu Tēvs komentēja: "Mēģināsim
mācīties, sekojot viņas piemēram
paklausībā Dievam, šajā delikātajā
verdzības un kundzības
apvienojumā. Marijā nav nekā no tās
muļķīgo jaunavu attieksmes, kuras
paklausa, bet neprātīgā veidā.
Dievmāte uzmanīgi klausās, ko Dievs
vēlas, pārdomā, ko nesaprot, jautā,
ko nezina. Tad viņa pilnībā nododas
Dieva gribas izpildei: "Lūk, Tā Kunga
kalpone, lai man notiek saskaņā ar
Tavu vārdu." Vai jūs redzat to
brīnumu? Svētā Marija, visas mūsu
rīcības skolotāja, tagad mums māca,
ka paklausība Dievam nav kalpība, tā
nepakļauj sirdsapziņu: tā mūs dziļi
virza, lai atklātu Dieva bērnu
brīvību.

Ja paklausība kādreiz nonāks
konfliktā ar brīvību, vērsīsimies pie



Marijas: Viņa mums dāvās žēlastību,
lai autentiskā paklausībā atklātu
Dieva bērnu brīvību. Un līdz ar
brīvību - prieku.

Ar visu savu mīlestību es jūs svētīju.

jūsu Tēvs

Roma, 2024. gada 10. februāris

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-2024-
gada-10-februaris-paklausiba/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-2024-gada-10-februaris-paklausiba/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-2024-gada-10-februaris-paklausiba/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-2024-gada-10-februaris-paklausiba/

	Prelāta vēstule (2024. gada 10. februāris) | Paklausība

