
opusdei.org

Pāvesta Franciska
vēstule par
literatūras lomu
formācijā (pirmā
daļa)

Pāvests Francisks ir publicējis
vēstuli, kurā viņš uzsver
lasīšanas kā izziņas avota
vērtību cilvēka un garīgās
formācijas procesā. Tajā viņš
runā par to, cik daudz laba tā
var dot, saskaroties ar citiem
traucēkļiem, piemēram,
ekrāniem un citām lietām, kas
neattīsta dvēseli. (mūsu
tulkojums)



31.08.2024

1. Sākumā biju domājis uzrakstīt
virsrakstu, kas attiektos uz priesteru
formāciju, bet tad nodomāju, ka
līdzīgā veidā šīs lietas var teikt arī
par visu pastorālo darbinieku, kā arī
jebkura kristieša formāciju. Es
runāju par romānu un dzejoļu
lasīšanas nozīmi personīgā brieduma
ceļā.

2. Bieži vien brīvdienu garlaicības,
karstuma un vientulības nomāktās
apkaimes vidū labas grāmatas
atrašana lasīšanai kļūst kā oāze, kas
mūs aizved prom no citām
nodarbēm, kuras mums nedara labu.
Ir arī noguruma, dusmu, vilšanās,
neveiksmju brīži, un tad, kad pat
lūgšanā nevaram atrast dvēseles
klusumu, laba grāmata vismaz palīdz
mums pārdzīvot vētru, līdz izdodas
atrast mazliet lielāku mieru.



Iespējams, ka šī lasīšana spēj atvērt
mūsos jaunas interiorizācijas telpas,
kas neļauj mums ieslēgties tajās
anomālajās apsēstības idejās, kuras
mūs neatgriezeniski vajā. Pirms
plašsaziņas līdzekļu, sociālo tīklu,
mobilo telefonu un citu ierīču
visaptverošās parādīšanās lasīšana
bija bieža pieredze, un tie, kas to ir
piedzīvojuši, zina, par ko es runāju.
Tā nav pārejoša.

3. Atšķirībā no audiovizuālajiem
medijiem, kur pats saturs ir pilnīgāks
un parasti ir mazāka rezerve un
laika “bagātināt” stāstījumu vai
interpretēt to, lasot grāmatu, lasītājs
ir daudz aktīvāks. Viņš savā ziņā
pārraksta darbu, paplašina to ar savu
iztēli, rada savu pasauli, izmanto
savas prasmes, savu atmiņu, savus
sapņus, savu dramatisma un
simbolisma pilno stāstu, un tādējādi
rodas darbs, kas ļoti atšķiras no tā, ko
autors bija iecerējis uzrakstīt.



Tādējādi literārais darbs ir dzīvs un
vienmēr auglīgs teksts, kas spēj
uzrunāt atkal un dažādos veidos un
radīt oriģinālu sintēzi katrā lasītājā,
ar kuru tas saskaras. Lasot lasītājs
bagātinās ar to, ko viņš saņem no
autora, bet vienlaikus tas ļauj viņam
izcelt savas personības bagātību, tā
ka katrs jauns izlasītais darbs
atjauno un paplašina viņa
personisko universu.

4. Tas liek man ļoti pozitīvi novērtēt
to, ka vismaz dažos semināros mums
izdodas atteikties no apsēstības ar
ekrāniem - un indīgajām,
virspusējām un vardarbīgajām viltus
ziņām - un veltīt laiku literatūrai,
mierīgas un brīvas lasīšanas brīžiem,
sarunām par tām grāmatām, jaunām
vai vecām, kas mums joprojām tik
daudz pasaka. 

Bet kopumā ar nožēlu jāatzīmē, ka
to, kas gatavojas ordinētai
kalpošanai, formācijas procesā



uzmanība literatūrai pašlaik neatrod
piemērotu vietu. Patiesībā bieži vien
tā tiek uzskatīta par izklaides veidu,
proti, par nebūtisku kultūras
izpausmi, kas neietilpst
sagatavošanās ceļā un līdz ar to arī
topošo priesteru konkrētajā
pastorālajā pieredzē.

Ar retiem izņēmumiem uzmanība
literatūrai tiek uzskatīta par
nebūtisku. Šajā sakarā es vēlētos
teikt, ka šāda pieeja nav laba. Tā rada
nopietnu intelektuālu un garīgu
nabadzību topošajiem priesteriem,
kuriem tādējādi tiek liegta priviliģēta
piekļuve cilvēciskās kultūras sirdij
un, konkrētāk, cilvēka būtības sirdij
caur literatūru.

5. Ar šo vēstījumu es vēlētos
ierosināt radikālas pārmaiņas
uzmanības pievēršanā literatūrai
priesterības kandidātu formācijas
kontekstā. Šajā sakarā es uzskatu par
ļoti atbilstošu kāda teologa teikto:



"Literatūra [...] izriet no cilvēka tajā,
kas viņā ir visnereducējamākais,
viņa noslēpumā [...]. Tā ir dzīve, kas
sevi apzinās, kad sasniedz izteiksmes
pilnību, piesaucot visus valodas
resursus”. [1]

6. Tādējādi literatūrai tā vai citādi ir
saistība ar to, ko katrs no mums
meklē dzīvē, jo tā ir cieši saistīta ar
mūsu konkrēto eksistenci, ar tās
būtiskām spriedzēm, tās vēlmēm un
nozīmēm.

7. Es to iemācījos jau no jaunības,
kopā ar saviem skolēniem. No 1964.
līdz 1965. gadam, 28 gadu vecumā, es
strādāju par literatūras skolotāju
Santa Fe, jezuītu koledžā. Es mācīju
pēdējos divus gadus vidusskolā, un
man bija jānodrošina, lai mani
skolēni studētu El Cid. Bet bērniem
tas nepatika. Viņi lūdza lasīt Garsiju
Lorku. Tāpēc es nolēmu, ka viņi
mājās mācīsies El Cid, bet stundās es

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_1


pievērsīšos tiem autoriem, kas
puišiem patika visvairāk.

Protams, viņi vēlējās lasīt mūsdienu
literatūras darbus. Bet, lasot tos
darbus, kas viņus tajā laikā
piesaistīja, viņi ieguva vispārīgāku
literatūras, dzejas gaumi un tad
pārgāja pie citiem autoriem. Galu
galā sirds turpina meklēt, un katrs
atrod savu ceļu literatūrā. [2]

Es, piemēram, mīlu traģiskos
autorus, jo mēs katrs varējām sajust
viņu darbus kā savus, kā savu drāmu
izpausmi. Raudājot par varoņu
likteni, mēs dziļi sirdī raudam par
sevi un savu tukšumu, saviem
trūkumiem, savu vientulību.
Protams, es nelūdzu jums lasīt to, ko
esmu lasījis es. 

Katrs atradīs tās grāmatas, kas kaut
ko pasaka par viņa paša dzīvi un
kļūst par īstiem ceļabiedriem. Nav
nekā neproduktīvāka kā lasīt kaut ko
no pienākuma, pieliekot ievērojamas

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_2


pūles tikai tāpēc, ka citi ir teikuši, ka
tas ir obligāti. Nē, mums jāizvēlas
lasāmviela ar gatavību, pārsteigumu,
elastību, ļaujoties padomu, bet arī ar
sirsnību, cenšoties atrast to, kas
mums ir nepieciešams katrā dzīves
brīdī.

Ticība un kultūra

8. No otras puses, ticīgajam, kurš
patiesi vēlas uzsākt dialogu ar sava
laika kultūru vai vienkārši ar
konkrētu cilvēku dzīvi, literatūra
kļūst neaizstājama. Vatikāna II
koncils pamatoti apstiprina, ka
“literatūras un mākslas [...] mērķis ir 
izteikt cilvēka dabu” un “skaidri
parādīt vīriešu un sieviešu ciešanas
un priekus, viņu vajadzības un
spējas”. [3] Patiešām, literatūra
smeļas iedvesmu no dzīves
ikdienišķības, tās kaislībām un pašas
pieredzes, piemēram, “darbības,
darba, mīlestības, nāves un visām

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_3


mazajām lielajām lietām, kas
piepilda dzīvi”. [4]

9. Kā mēs varam iedziļināties seno
un jauno kultūru sirdī, ja mēs
ignorējam, atmetam un/vai
noklusējam to simbolus, vēstījumus,
radījumus un stāstus, ar kuriem tās
iemiesoja un gribēja atklāt un izsaukt
savus skaistākos darbus un
skaistākos ideālus, kā arī savas
visdziļākās vardarbības, bailes un
kaislības? Kā mēs varam uzrunāt
cilvēku sirdis, ja ignorējam,
atgrūžam vai nenovērtējam “tos
vārdus”, ar kuriem viņi gribēja
izpaust un, kāpēc ne, atklāt savas
dzīves un jūtu drāmu caur romāniem
un dzejoļiem?

10. Baznīcas misija ir spējusi
izpausties visā savā skaistumā,
svaigumā un novitātē, saskaroties ar
dažādām kultūrām - bieži vien
pateicoties literatūrai -, kurās tā ir
iesakņojusies, nebaidoties riskēt un

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_4


smelties no tām labāko, ko tā ir
atradusi. Tā ir attieksme, kas ir
atbrīvojusi to no kārdinājuma, ko
rada kurnīgs un fundamentālistisks
solipsisms, kas izpaužas kā
pārliecība, ka tikai konkrēta
vēsturiski kulturāla gramatika spēj
izteikt visu Evaņģēlija bagātību un
dziļumu. [5]

Daudzu katastrofistisko
pravietojumu, kas mūsdienās mēģina
sēt izmisumu, izcelsme meklējama
tieši šajā aspektā. Saskarsme ar
dažādiem literārajiem un
gramatiskajiem stiliem vienmēr ļaus
padziļināt Atklāsmes polifoniju,
nesamazinot un nenobriedinot to
līdz savām vēsturiskajām
vajadzībām vai mentālajām
struktūrām.

11. Tā nav nejaušība, ka, piemēram,
agrīnā kristietība labi izjuta
nepieciešamību pēc ciešas
konfrontācijas ar tā laika klasisko

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_5


kultūru. Tāds Austrumu baznīcas
tēvs kā Bazilijs no Cēzarejas,
piemēram, savā uzrunā jauniešiem,
kas sarakstīta laikā no 370. līdz 375.
gadam un ko viņš, iespējams,
adresēja saviem brāļadēlam,
cildināja klasiskās literatūras - ko
radījuši éxothen (“svešinieki”), kā
viņš dēvēja pagānu autorus -
skaistumu gan argumentācijā, tas ir, 
logoi (“diskursos”), ko izmanto
teoloģijā un ekseģēzē, gan arī dzīves
liecībās, tas ir, praksēs (“darbos,
uzvedībā”), kas jāņem vērā askēzē un
morālē.

Un nobeigumā viņš mudināja jaunos
kristiešus uzskatīt klasiķus par 
ephodion (“viaticum”) savai izglītībai
un formācijai, gūstot no tiem
“labumu dvēselei” (IV, 8-9). Un tieši
no šīs kristīgā notikuma un tā laika
kultūras satikšanās radās oriģināls
Evaņģēlija pasludinājuma
pārstrādājums.



12. Pateicoties evaņģēliskajai
kultūras atpazīšanai, ir iespējams
atpazīt Gara klātbūtni
daudzšķautņainajā cilvēka realitātē,
tas ir, ir iespējams aptvert jau iesēto
Gara klātbūtnes sēklu notikumos,
jūtībās, vēlmēs un dziļos
saspīlējumos sirdīs un sociālajā,
kultūras un garīgajā kontekstā.
Piemēram, Apustuļu darbos, kur ir
pieminēta Pāvila klātbūtne Areopagā
(sal. Apd 17, 16-34), mēs varam
atpazīt līdzīgu pieeju.

Pāvils, runājot par Dievu, apliecina:
“Viņā mēs dzīvojam, kustamies un
esam, kā daži no jūsu dzejniekiem ir
teicami teikuši: “Arī mēs esam no
viņa cilts” (Apd 17, 28). Šajā pantā
mēs atrodam divus citātus: netiešus
pirmajā daļā, citējot dzejnieku
Epimenīdu (6. gs. p. m. ē.), un tiešus,
citējot dzejnieka Arāta no Silo (3. gs.
p. m. ē.) “ Fenomēnus”, kuros runāts
par zvaigznājiem un laba un slikta
laika zīmēm.



Šeit “Pāvils atklāj sevi kā dzejas
“lasītāju” un ļauj mums nojaust viņa
pieeju literārajam tekstam, kas nevar
mūs atstāt bez pārdomām par
evaņģēlisko kultūras izpratni.
Atēnieši viņu definēja kā 
spermologos, t. i., “vārnu, runātāju,
šarlatānu”, bet burtiski “sēklu
vācēju”.

Tas, kas neapšaubāmi bija
apvainojums, paradoksālā kārtā šķiet
dziļa patiesība. Pāvils uztver pagānu
dzejas sēklas un, pārvarēdams
agrāko dziļa sašutuma attieksmi (sal. 
Apd 17, 16), sāk atzīt atēniešus par
“ļoti reliģioziem” un saskata šajās
viņu klasiskās literatūras lappusēs
īstu preparatio evangelica.” ( Apd 17,
16). [6]

13. Ko darīja Pāvils? Viņš saprata, ka
“literatūra atklāj bezdibeņus, kas
mājo cilvēkā, bet atklāsme un pēc
tam teoloģija tos izseko, lai parādītu,
kā Kristus nāk, lai tos šķērsotu un

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_6


apgaismotu”. [7] Tādējādi literatūra
šo bezdibeņu virzienā ir “piekļuves
ceļš” [8], kas palīdz mācītājam uzsākt
auglīgu dialogu ar sava laika kultūru.

Nekad Kristus bez miesas

14. Pirms padziļināti pievērsties
konkrētiem iemesliem, kādēļ
nākamo priesteru formācijā būtu
jāveicina uzmanība literatūrai,
ļaujiet man atsaukties uz kādu domu
par pašreizējo reliģisko kontekstu:

“Atgriešanās pie sakrālā un garīgie
meklējumi, kas raksturo mūsu laiku,
ir neviennozīmīgas parādības.
Mūsdienās mums vairāk nekā
ateisms ir izaicinājums adekvāti
reaģēt uz daudzu cilvēku slāpēm pēc
Dieva, lai viņi nemeklētu iespēju tās
remdēt ar atsvešinātiem
priekšlikumiem vai ar Jēzu Kristu
bez miesas.” [9]

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_7
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_8
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_9


Tādēļ steidzamais uzdevums
pasludināt Evaņģēliju mūsdienās
prasa no ticīgajiem un īpaši no
priesteriem apņemšanos, lai visi
varētu sastapties ar Jēzu Kristu, kas
kļuvis miesa, kļuvis cilvēks, kļuvis
vēsture. Mums ir jārūpējas, lai mēs
nekad nezaudētu no redzesloka Jēzus
Kristus “miesu”; šo miesu, kas
veidota no kaislībām, emocijām,
jūtām, konkrētiem stāstiem, rokām,
kas pieskaras un dziedina,
skatieniem, kas atbrīvo un iedrošina;
no viesmīlības, piedošanas,
sašutuma, drosmes, uzdrīkstēšanās.
Vārdu sakot, mīlestības.

15. Un tieši šajā jomā uzcītīgs
literatūras biežums var padarīt
nākamos priesterus un visus
pastorālos darbiniekus vēl jūtīgākus
pret Kunga Jēzus pilnīgo cilvēcību,
kurā pilnībā izvēršas Viņa dievišķība,
un pasludināt Evaņģēliju tā, lai
ikviens, patiešām ikviens varētu
piedzīvot, cik patiess ir tas, ko saka



Vatikāna II koncils: “Patiesībā cilvēka
noslēpums noskaidrojas tikai
iemiesotā Vārda noslēpumā”. [10]
Tas nenozīmē kādas abstraktas
realitātes noslēpumu, bet gan šī
konkrētā cilvēka noslēpumu ar
visām viņa dzīves brūcēm, vēlmēm,
atmiņām un cerībām.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-

par-literaturas-lomu-formacija-2/
(5.02.2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_10
https://opusdei.org/lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-par-literaturas-lomu-formacija-2/
https://opusdei.org/lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-par-literaturas-lomu-formacija-2/
https://opusdei.org/lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-par-literaturas-lomu-formacija-2/

	Pāvesta Franciska vēstule par literatūras lomu formācijā (pirmā daļa)
	Ticība un kultūra
	Nekad Kristus bez miesas


