
opusdei.org

Pāvesta Franciska
vēstule par
literatūras lomu
formācijā (2.daļa)

Pāvests Francisks ir publicējis
vēstuli, kurā viņš uzsver
lasīšanas kā izziņas avota
vērtību cilvēka un garīgās
formācijas procesā. Tajā viņš
runā par to, cik daudz laba tā
var dot, saskaroties ar citiem
traucēkļiem, piemēram,
ekrāniem un citām lietām, kas
neattīsta dvēseli. (mūsu
tulkojums)



1.09.2024

Liels labums

16. No pragmatiskā viedokļa
raugoties, daudzi zinātnieki apgalvo,
ka lasīšanas ieradumam ir ļoti
pozitīva ietekme uz cilvēka dzīvi; tas
palīdz viņam apgūt plašāku vārdu
krājumu un tādējādi attīstīt dažādus
viņa intelekta aspektus. Tas arī
stimulē iztēli un radošumu.
Vienlaikus tas palīdz iemācīties
bagātīgāk izteikt savus stāstus.
Turklāt tā uzlabo koncentrēšanās
spējas, samazina kognitīvo
traucējumu līmeni, nomierina stresu
un trauksmi.

17. Vēl labāk: tā sagatavo mūs izprast
un līdz ar to risināt dažādas
situācijas, kas var rasties dzīvē. Lasot
mēs iejūtamies to cilvēku varoņu
tēlos, rūpēs, drāmās, briesmās,



bailēs, kuri beidzot ir pārvarējuši
dzīves izaicinājumus, vai varbūt
lasīšanas laikā dodam padomus
varoņiem, kas vēlāk noderēs mums
pašiem.

18. Cenšoties vēl vairāk mudināt
lasīt, es labprāt citēšu dažus
pazīstamu autoru tekstus, kuri ar
maz vārdiem mums daudz ko māca.

Romāni “stundā mūsos atraisa visus
iespējamos priekus un nelaimes, no
kuriem, lai uzzinātu dažus, mums
dzīvē būtu vajadzīgi daudzi gadi, un
no kuriem visintensīvākie mums
aiziet garām, jo lēnums, ar kādu tie
notiek, neļauj tos uztvert”. [11]

“Lasot labu literatūru, es kļūstu par
tūkstošiem cilvēku un palieku pats
par sevi. Tāpat kā nakts debesis
grieķu dzejolī, es redzu ar tūkstošiem
acu, bet joprojām esmu tas, kurš
redz. Tad, tāpat kā ticībā, mīlestībā,
tikumiskā rīcībā un zināšanās; es
pārkāpu pāri sev, es nekad neesmu

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_11


īsti vairāk pats par sevi, kā tad, kad
es to daru.” [12]

19. Tomēr mans nodoms nav
apstāties tikai pie šī personiskās
lietderības līmeņa, bet gan pārdomāt
izšķirošākos iemeslus, kas pamodina
lasīšanas mīlestību.

Klausīšanās kāda balsī

20. Domājot par literatūru, man nāk
prātā tas, ko lielais argentīniešu
rakstnieks Horhe Luiss Borhess [13]
mēdza teikt saviem studentiem: 
vissvarīgākais ir lasīt, nonākt tiešā
saskarsmē ar literatūru, iegremdēties
dzīvajā tekstā, kas atrodas mūsu
priekšā, nevis pievērsties idejām un
kritiskiem komentāriem. Un Borhess
šo domu saviem studentiem
skaidroja, sakot, ka, iespējams,
sākumā viņi maz ko sapratīs no tā, ko
lasa, bet jebkurā gadījumā būs
dzirdējuši “kāda balsi”.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_12
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_13


Tā ir literatūras definīcija, kas man
ļoti patīk: klausīties kāda balsi. Un
neaizmirsīsim, cik bīstami ir pārstāt
klausīties svešā balsī, kas mums rada
izaicinājumus. Mēs ātri nonākam
izolācijā, mēs nonākam sava veida
“garīgajā” kurlumā, kas negatīvi
ietekmē arī mūsu attiecības ar sevi
un Dievu, lai kādu teoloģiju vai
psiholoģiju mēs būtu studējuši.

21. Ejot šo ceļu, kas mūs dara jūtīgus
pret citu noslēpumu, literatūra ļauj
mums iemācīties pieskarties viņu
sirdīm. Kā gan mēs šajā sakarā
varam neatcerēties drosmīgos
vārdus, kurus 1964. gada 7. maijā 
svētais Pāvils VI veltīja
māksliniekiem, tātad arī
rakstniekiem? Viņš teica: “Jūs esat
mums vajadzīgi. Mūsu kalpošanai ir
vajadzīga jūsu sadarbība. Jo, kā jūs
zināt, mūsu kalpošana ir sludināt un
darīt pieejamu un saprotamu,
patiesi, emocionālu gara, neredzamā,

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html


neizsakāmā, neizsakāmā, Dieva
pasauli.

Un šajā darbībā, kas pārnes
neredzamo pasauli pieejamās,
saprotamās formulās, jūs esat
meistari” [14]. Tā ir būtība: ticīgo un
jo īpaši priesteru uzdevums ir tieši
“pieskarties” mūsdienu cilvēka sirdij,
lai tā aizkustinātos un atvērtos
Kunga Jēzus pasludinājumam, un
šajos centienos ieguldījumam, ko var
sniegt literatūra un dzeja, ir
nesalīdzināma vērtība.

22. T. S. Eliots, dzejnieks, kuram
kristīgais gars ir pateicīgs par
literārajiem darbiem, kas ir
iezīmējuši mūsdienas, ir pamatoti
definējis mūsdienu reliģisko krīzi kā
plaši izplatītas “emocionālās
nespējas krīzi” [15]. Ņemot vērā šādu
realitātes izpratni, mūsdienu ticības
problēma nav pirmām kārtām
saistīta ar to, vai vairāk vai mazāk
ticēt doktrinālajiem apgalvojumiem.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_14
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_15


Tā drīzāk ir saistīta ar daudzu
cilvēku nespēju aizkustināties par
Dievu, par Viņa radību, par citiem
cilvēkiem. Tādēļ šeit tiek izvirzīts
uzdevums dziedināt un bagātināt
mūsu jūtīgumu. Tādēļ, atgriežoties
no apustuliskā ceļojuma Japānā, kad
man jautāja, ko Rietumiem ir
jāmācās no Austrumiem, es atbildēju:
“Manuprāt, Rietumiem trūkst mazliet
dzejas” [16].

Izpratnes vingrinājuma forma

23. Ko tad priesteris iegūst no šīs
saskarsmes ar literatūru? Kāpēc ir
nepieciešams uzskatīt un veicināt
izcilu literāro darbu lasīšanu kā
svarīgu priesterības paideijas
elementu? Kāpēc ir svarīgi atjaunot
un īstenot priesterības kandidātu
formācijas maršrutā teologa Karla
Rānera ieskicēto intuīciju par dziļu
garīgu radniecību starp priesteri un
dzejnieku [17] [18] [19]. 24. Kāpēc ir
svarīgi priesterības kandidātu

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_16
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_17
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_17


formācijas maršrutā atjaunot un
īstenot teologa Karla Rānera
ieskicēto intuīciju par dziļu garīgu
radniecību starp priesteri un
dzejnieku ?

24. Mēģināsim atbildēt uz šiem
jautājumiem, ieklausoties vācu
teologa apsvērumos. [18] Dzejnieka
vārdi, raksta Rahners, ir “ilgas
vārdi”, tie ir “atvērtas durvis uz
bezgalīgo, bez mēra. Tie sauc uz
vārdā nenosaucamo, tie sniedzas uz
neaptveramo. [...] Atvēršanās
bezgalīgajam, kas ir māksla, nevar
dot bezgalīgo, Bezgalīgo”. 

Patiesībā tas ir raksturīgi Dieva
vārdam, un, turpina Rahners,
“poētiskais vārds aicina uz Dieva
vārdu”. [19] Kristiešiem Dieva vārds
un visi cilvēciskie vārdi atstāj Dieva
vārdam piemītošas ilgas pēc Dieva,
tiecoties uz šo vārdu. Var teikt, ka
patiesi poētiskais vārds analogi
piedalās Dieva vārdā, kā to mums

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_17
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_18
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_19


pārsteidzoši parāda Vēstule ebrejiem
(sal. Ebr 4, 12-13).

25. Šādā veidā Kārlis Rāners (Karl
Rahner) var novilkt skaistu paralēli
starp priesteri un dzejnieku: “Tikai
tas var izpirkt to, kas veido
neizrunāto realitāšu pēdējo cietumu,
to atsaukšanās uz Dievu mēmi”. [20]

26. Arī literatūrā runa ir par 
izteiksmes formas un nozīmes
jautājumiem. Tāpēc tā ir kā 
izšķiršanas vingrinājumu forma, kas
pilnveido nākamā priestera
sapienciālās spējas iekšējai un ārējai
pārbaudei. Vieta, kur paveras šis
piekļuves ceļš savai patiesībai, ir
lasītāja, kas ir tieši iesaistīts lasīšanas
procesā, inerciozitāte. Tā attīstās
personīgās garīgās izprašanas
scenārijs, kurā netrūks ciešanu un
pat krīžu. Patiesībā ir daudz literāro
lappušu, kas var atbildēt uz
ignaciānisko “nolaidības” definīciju.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_20


27. “Es saucu par pamestību [...]
dvēseles tumsu, tās nemieru, noslieci
uz zemām un zemes lietām, dažādu
satraukumu un kārdinājumu
nemieru, kas noved pie neticības, bez
cerības, bez mīlestības, atrodoties
visai gausā, remdā, skumjā un it kā
atdalītā no sava Radītāja un Kunga”. 
[21]

28. Sāpes vai garlaicība, kas rodas,
lasot noteiktus tekstus, ne vienmēr ir
sliktas vai nevajadzīgas sajūtas. Pats
Ignācijs no Loijolas bija atzīmējis, ka
“tajos, kas virzās no sliktā uz
sliktāko”, labais gars darbojas,
izraisot nemieru, satraukumu,
neapmierinātību. [22] Tā būtu pirmā
Ignācija noteikuma par garu
atpazīšanu burtiska piemērošana,
kas rezervēta tiem, kuri “iet no nāves
grēka uz nāves grēku”; šādos cilvēkos
labais gars rīkojas, “ar saprāta
sindikāta palīdzību dūrdams un
dūrdams viņu sirdsapziņai” [23], lai

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_21
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_22
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_23


vestu viņus uz labestību un
skaistumu.

29. Tādējādi tiek saprasts, ka lasītājs
nav pamācošas vēsts adresāts, bet
gan persona, kas tiek aktīvi mudināta
ieiet nedrošā teritorijā, kur robežas
starp pestīšanu un pazušanu nav a
priori noteiktas un nodalītas.

Tādējādi lasīšanas vingrinājums ir kā
“atpazīšanas vingrinājums”, kurā
lasītājs ir iesaistīts pirmajā personā
kā lasīšanas “subjekts” un vienlaikus
kā lasāmā “objekts”. Lasot romānu
vai dzejas darbu, lasītājs faktiski
izdzīvo pieredzi “būt lasītam” ar
vārdiem, kurus viņš vai viņa lasa.
[24] Tādējādi lasītājs ir kā spēlētājs
laukumā; viņš spēlē un vienlaikus
spēle tiek spēlēta caur viņu, tādā
nozīmē, ka viņš ir pilnībā iesaistīts
tajā, ko viņš dara. [25]

Uzmanība un gremošana

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_24
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_25


30. Attiecībā uz saturu jāatzīst, ka
literatūra ir kā “teleskops” - saskaņā
ar slaveno Prusta [26]radīto tēlu -,
kas vērsts uz būtnēm un lietām,
būtisks, lai koncentrētos uz “lielo
attālumu”, ko ikdiena iezīmē starp
mūsu uztveri un visu cilvēka
pieredzi. “Literatūra ir kā
fotolaboratorija, kurā iespējams
izstrādāt dzīves tēlus” [27], lai atklātu
tās robežas un nianses. Tieši tam
literatūra “kalpo”, lai “izstrādātu”
dzīves tēlus, lai uzdotu sev jautājumu
par to nozīmi. Īsāk sakot, tā kalpo, lai
efektīvi veidotu dzīves pieredzi.

31. Patiesībā mūsu parasto pasaules
redzējumu zināmā mērā “reducē” un
ierobežo spiediens, ko uz mūsu
rīcību izdara tiešie, operatīvie mērķi.
Pat kalpošana - kultūras, pastorālā,
labdarības - var kļūt par imperatīvu,
kas mūsu spēkus un uzmanību vērš
tikai uz sasniedzamajiem mērķiem. 

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_26
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_27


Tomēr, kā Jēzus mums atgādina
līdzībā par sējēju, sēklai ir jāiekrīt
dziļā augsnē, lai tā laika gaitā auglīgi
nobriestu, neaizdusinot to ar
paviršību vai ērkšķiem (sal. Mt 13,
18-23). Tādējādi pastāv risks iekrist
efektivitātē, kas trivializē
izšķirtspēju, noplicina jūtīgumu un
samazina sarežģītību. 

Tādēļ ir nepieciešams un steidzami
jānovērš šis neizbēgamais ikdienas
dzīves paātrinājums un
vienkāršošana, mācoties distancēties
no tūlītējā, palēnināt tempu,
apdomāt un ieklausīties. Tas ir
iespējams, ja cilvēks apstājas, lai
lasītu grāmatu, lai to darītu ar
prieku.

32. Ir jāatgūst viesmīlīgi, nevis
stratēģiski vai tieši uz rezultātu
orientēti attiecību veidi ar realitāti,
kuros ir iespējams ļaut izplūst
bezgalīgajai esības pārpilnībai.
Attālums, lēnīgums un brīvība ir



tādas pieejas realitātei iezīmes, kas
literatūrā atrod nevis ekskluzīvu, bet
gan priviliģētu izteiksmes veidu.

Šajā ziņā literatūra kļūst par
vingrošanas zāli, kurā skatiens tiek
apmācīts meklēt un pētīt cilvēku un
situāciju patiesību kā noslēpumu, kā
pārbagātas jēgas nastu, ko tikai daļēji
var izpausties kategorijās,
skaidrojošās shēmās, lineārā cēloņu-
seku un līdzekļu-galamērķu
dinamikā.

33. Vēl viens skaists tēls, lai runātu
par literatūras lomu, nāk no
fizioloģijas, no cilvēka aparāta un jo
īpaši no gremošanas akta. Govs 
ruminatio ir tās modelis, kā to
apstiprināja vienpadsmitā gadsimta
mūks Gijoms de Sent Tjerī un
septiņpadsmitā gadsimta jezuīts Žans
Žozefs Surēns.

Pēdējais runāja arī par “dvēseles
vēderu”, un jezuīts Mišels de Čerto
norādīja uz īstu “gremošanas



lasīšanas fizioloģiju”. [28] Patiešām,
literatūra pauž mūsu klātbūtni
pasaulē, asimilē un “sagremo” to,
uztverot to, kas atrodas ārpus
pieredzes virsmas; tā kalpo dzīves
interpretācijai, saskatot tās nozīmes
un fundamentālās spriedzes. [29]

Redzēt ar citu acīm

34. Runājot par diskursa formu,
notiek sekojošais: lasot literāro
tekstu, mēs nostādām sevi tādā
stāvoklī, ka “redzam arī citu acīm”, 
[30] paplašinot perspektīvu, kas
paplašina mūsu cilvēcību. Šādā veidā
mūsos aktivizējas iztēles empātiskais
spēks, kas ir pamatlīdzeklis tai spējai
identificēties ar citu viedokli, stāvokli
un sajūtām, bez kuras nav
solidaritātes, dalīšanās, līdzjūtības
un žēlsirdības. Lasot mēs atklājam,
ka tas, ko mēs jūtam, nav tikai mūsu,
tas ir universāls, un šādā veidā pat
vispamestākais cilvēks nejūtas
vientuļš.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_28
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_29
https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_30


35. Cilvēku apbrīnojamā
daudzveidība un kultūru un
zināšanu diahroniskais un
sinhroniskais plurālisms literatūrā
tiek konfigurēts ar valodu, kas spēj
tos respektēt un paust to
daudzveidību, bet vienlaikus tie tiek
pārtulkoti simboliskā jēgas
gramatikā, kas padara tos nevis
svešus mums, bet saprotamus un
kopīgus.

Literārā vārda oriģinalitāte slēpjas
tajā, ka tas izsaka un nodod
pieredzes bagātību, neobjektificējot
to analītisko zināšanu aprakstošā
attēlojumā vai kritiskā sprieduma
normatīvā pārbaudē, bet gan kā
izteiksmes un interpretācijas
centienu saturu, kas cenšas piešķirt
jēgu attiecīgajai pieredzei.

36. Lasot stāstu, pateicoties autora
redzējumam, katrs savā veidā
iztēlojas pamestas jaunas meitenes
raudas, vecas sievietes, kas apsedz



sava guļošā mazdēla ķermeni, mazā
uzņēmēja kaislību, kurš cenšas gūt
panākumus, neskatoties uz grūtībām,
pazemojumu, ko izjūt kāds, kuru visi
kritizē, jaunieti, kurš sapņo par
nožēlojamu un vardarbīgu dzīvi kā
vienīgo izeju no sāpēm.

Kad šo stāstu vidū atpazīstam savas
iekšējās pasaules pēdas, kļūstam
jūtīgāki pret citu cilvēku
pārdzīvojumiem, izejam ārpus sevis,
lai ieietu dziļi viņu iekšienē, varam
nedaudz vairāk izprast viņu mokas
un vēlmes, ieraugām realitāti viņu
acīm, un visbeidzot kļūstam par viņu
ceļojuma pavadoņiem. Šādā veidā
mēs iegremdējamies zaļumtirgotāja,
prostitūtas, bez vecākiem augoša
bērna, mūrnieka sievas, vecas
sievietes, kura joprojām tic, ka
atradīs savu burvīgo princi,
konkrētajā, iekšējā eksistencē. Un
mēs to varam darīt ar empātiju un
dažkārt ar iecietību un sapratni.



37. Žans Kokto rakstīja Žakam
Maritānam: “Literatūra ir
neiespējama. Ar literatūras
starpniecību ir jāiziet no sevis; tikai
mīlestība un ticība ļauj mums iziet
no sevis”. [31] Bet vai mēs patiešām
iznākam no sevis, ja mūsu sirdīs
nedeg citu cilvēku ciešanas un
prieki? Es labāk gribētu domāt, ka
mums, kristiešiem, nekas cilvēcīgs
nav vienaldzīgs.

38. Tāpat arī literatūra nav relatīva,
jo tā neatņem mums vērtību
kritērijus. Labā un ļaunā, patiesā un
nepatiesā kā dimensiju, kas
literatūrā izpaužas kā individuālas
eksistences un kolektīvi vēsturiski
notikumi, simboliska attēlošana
neitralizē morālo spriedumu, bet
neļauj tam kļūt aklam vai virspusēji
nosodošam. Jēzus mūs izaicina:
“Kāpēc tu skaties uz dzelmi sava
brāļa acī, bet neredzi baļķi savā
acī?” (Mt 7, 3).

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_31


39. Un, apcerot citu cilvēku
vardarbību, ierobežotību vai
trauslumu, mums ir iespēja labāk
pārdomāt pašiem sevi. Atverot
lasītājam plašu skatījumu uz
cilvēciskās pieredzes bagātību un
postu, literatūra izglīto viņa skatienu
uz izpratnes lēnumu, uz pazemību,
kas izpaužas kā nesamazināšana, un
uz maigumu, kas izpaužas kā
necenšanās kontrolēt realitāti un
cilvēcisko stāvokli ar sprieduma
palīdzību.

Tiesa, spriedums ir nepieciešams,
taču nekad nedrīkst aizmirst par tā
ierobežoto apjomu; tas nekad
nedrīkst novest pie nāves sprieduma,
likvidācijas, cilvēcības apspiešanas,
lai panāktu likuma absolūciju.

40. Literatūras skatiens māca lasītāju
decentralizācijā, ierobežojuma izjūtā,
atteikšanās no dominances, izziņas
un kritikas, pieredzes, mācot viņam
nabadzību, kas ir neparasta



bagātības avots. Atzīstot veltīgumu
un varbūt arī neiespējamību reducēt
pasaules un cilvēka noslēpumu uz
antinomisko polaritāti patiess/
nepatiess vai taisnīgs/nepareizs,
lasītājs pieņem sprieduma
pienākumu nevis kā dominēšanas
instrumentu, bet kā impulsu uz
nepārtrauktu ieklausīšanos un kā
gatavību likt sevi uz spēles tajā
vēstures neparastajā bagātībā, kas
izriet no Gara klātbūtnes, kura tiek
dota arī kā žēlastība, proti, kā
neparedzams un nesaprotams
notikums, kas nav atkarīgs no cilvēka
rīcības, bet kas no jauna definē
cilvēku kā pestīšanas cerību.

Literatūras garīgais spēks

41. Es ticu, ka šajās īsajās pārdomās
esmu parādījis lomu, kāda literatūrai
var būt priestera vai topošā priestera
sirds un prāta izglītošanā brīvas un
pazemīgas savas racionalitātes
izmantošanas virzienā, cilvēcisko



valodu plurālisma auglīgas atzīšanas,
savas cilvēciskās jūtīguma
paplašināšanas un, visbeidzot, lielas
garīgas atvērtības, lai ieklausītos
Balsī caur tik daudzām balsīm.

42. Šajā ziņā literatūra palīdz
lasītājam iznīcināt pašreferējošu,
viltus pašpietiekamu, statiski
konvencionālu valodu elkus, kas
dažkārt draud piesārņot pat baznīcas
diskursu, ieslodzot Vārda brīvību.
Literārais vārds iekustina valodu,
atbrīvo to un attīra, īsi sakot, atver to
tās tālākajām izteikšanās un izpētes
iespējām, dara to spējīgu uzņemt
vārdu, kas ir uzstādīts cilvēciskajā
vārdā nevis tad, kad tas sevi saprot
kā jau pilnīgu, galīgu un pabeigtu
zināšanu, bet gan tad, kad tas kļūst
par modru klausītāju un gaidītāju
Tam, kas nāk, lai “visu darītu
jaunu” (sal. Atkl 21, 5).

43. Visbeidzot, literatūras garīgais
spēks atsauc atmiņā pirmatnējo



uzdevumu, ko Dievs uzticējis
cilvēkam, proti, “nosaukt” būtnes un
lietas (sal. 1. Moz. 2:19-20). Radības
sargāšanas misija, ko Dievs uzticējis
Ādamam, vispirms ietver savas
realitātes un citu būtņu eksistences
jēgas apzināšanos. Arī priesterim ir
uzticēta šī sākotnējā “nosaukšanas”
loma, jēgas piešķiršana, kļūšana par
radības un miesā tapušā Vārda
kopības instrumentu, kā arī spēks
izgaismot ikvienu cilvēka stāvokļa
aspektu.

44. Šādā veidā radniecība starp
priesteri un dzejnieku izpaužas šajā
noslēpumainajā un nedalāmajā
sakramentālajā savienībā starp
dievišķo vārdu un cilvēcisko vārdu,
dodot dzīvību kalpošanai, kas kļūst
par pilnvērtīgu uzklausīšanas un
līdzjūtības kalpošanu, par harizmu,
kas kļūst par atbildību, par
patiesības un labestības redzējumu,
kas atklājas kā skaistums. Mēs
nevaram neieklausīties dzejnieka



Paula Čelana vārdos: “Tas, kurš
patiešām mācās redzēt, tuvojas
neredzamajam”. [32]

Dots Romā, Svētā Jāņa Laterāna
baznīcā, 2024. gada 17. jūlijā,
divpadsmitajā mana pontifikāta gadā.

FRANCISKO

[1] R. Latourelle, balss “Literatūra”,
in: R. Latourelle - R. Fisichella, 
Diccionario de Teología Fundamental,
San Pablo, Madrid 1992, 830.

[2] Sal. A. Spadaro, “J. M. Bergoglio, il
“maestrillo” creativo. Intervista
all'alunno Jorge Milia”, in: La Civiltà
Cattolica 2014, I, 523-534. lpp.

[3] Conc. Ecum. Vat. II, Past Const. 
Gaudium et spes, par Baznīcu
mūsdienu pasaulē, 62. lpp.

[4] K. Rahners, “Il futuro del libro
religioso”, in Nuovi saggi II, Roma
1968, 647.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-literatura-formacion-papa-francisco/#id_32
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[5] Sal. apustulisko pamudinājumu 
Evangelii Gaudium, 117.

[6] A. Spadaro, Svolta di respiro,
Spiritualità della vita contemporanea,
Vita e Pensiero, Milan 2010, 101.

[7] R. Latourelle, “Literatūra”, 832.

[8] Sal. ar Svētā Jāņa Pāvila II vēstule
māksliniekiem (1999. gada 4. aprīlis),
6: AAS 91 (1999), 1161.

[9] Apustuliskais pamudinājums 
Evangelii Gaudium, 89.

[10] Conc. Ecumen. Vat. II, Past. 
Gaudium et spes, 22.

[11] M. Prusts, Par Svāna ceļu:
pazaudētā laika meklējumos, Verbum,
Madride 2020, 81.

[12] C. S. Lewis, Lettori e letture. Un
esperimento di critica, Vita e
Pensiero, Milan 1997, 165 .

https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[13] Sal. ar J. L. Borges, Borges, Oral,
Emecé, Buenos Aires 1979, 22.

[14] Svētais Pāvils VI, Homīlija, Mise
par māksliniekiem Siksta kapelā
(1964. gada 7. maijs).

[15] T. S. Eliots, The Idea of a
Christian Society, Londona, 1946, 30.

[16] Preses konference atgriešanās
lidojuma laikā no apustuliskā
ceļojuma uz Taizemi un Japānu
(2019. gada 26. novembris).

[17] Sal. A. Spadaro, La grazia della
parola. Karl Rahner e la poesia, Jaca
Book, Milan 2006.

[18] Sal. ar K. Rahner, “Sacerdote y
poeta”, in: Escritos de teología III,
Taurus, Madrid 1962, 331-354.

[19] Turpat, 353, 354.

[20] Turpat, 338.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html


[21] Svētais Ignācijs no Loijolas, 
Garīgie vingrinājumi, Nr. 317.

[22] Sal. turpat, Nr. 335.

[23] Turpat, Nr. 314.

[24] Sal. ar K. Rahner, “Priester and
Poet”, 336. [25] Sal.

[25] Sk. A. Spadaro, La pagina che
illumina. Scrittura creativa come
esercizio spirituale, Ares, Milan 2023,
46-47.

[26] M. Prusts, Zaudētā laika
meklējumos. El tiempo recuperado,
Verbum, Madrid 2020, 331.

[27] A. Spadaro, La pagina che
illumina, 14.

[28] Sal. ar M. De Certo, Il parlare
angelico. Figure per una poetica della
lingua (Secoli XVI e XVII), Olschki,
Florence 1989, 139 ff.



[29] Sk. A. Spadaro, La pagina che
illumina, 16.

[30] C. S. Lewis, Lettori e letture, 165.

[31] J. Cocteau - J. Maritain, Dialogo
sulla fede, Passigli, Florence 1988, 56.
Sal. ar A. Spadaro, La pagina che
illumina, 11-12.

[32] P. Celan, Microlitos. Prosa
póstuma inédita spāņu valodā, in: 
Revista occidente, 392 (2014) 139.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-
par-literaturas-lomu-formacija-2-dala/

(5.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-par-literaturas-lomu-formacija-2-dala/
https://opusdei.org/lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-par-literaturas-lomu-formacija-2-dala/
https://opusdei.org/lv-lv/article/pavesta-franciska-vestule-par-literaturas-lomu-formacija-2-dala/

	Pāvesta Franciska vēstule par literatūras lomu formācijā (2.daļa)

