
opusdei.org

„Pārdabiskais
motīvs”

Mēs piedāvājam rakstu par
vienu no Sv. Hosemarijas
galvenajām mācībām: kā
svētdarīt mūsu darbu.

12.12.2009

Sv.Hosemarija teica, ka Opus Dei gars
satur brīnišķo patiesību, ka visus
vērtīgos un godīgos cilvēku
pasākumus var pārvērst par
dievišķiem darbiem.

Daudzi cilvēki piedzīvojuši pilnīgu
pavērsienu savā dzīvē, kad viņi



iepazinās ar šo mācību, dažreiz
vienkārši dzirdot frāzi darba
svētdarīšana. Tie bija vīrieši un
sievietes, kuri strādāja tikai ar
divdimensiju pasaulīgiem
apvāršņiem, taču viņus pārņēma
entuziasms, uzzinot, ka viņu
profesionālais darbs var iegūt
mūžīgu nozīmi. Te mēs varam
padomāt par tā Evaņģēlijā minētā
cilvēka prieku, kurš, atradis tīrumā
paslēptu bagātību, pārdeva visu, kas
vien viņam bija, lai nopirktu šo
tīrumu![1]

Svētais Gars palīdzēja
Sv.Hosemarijam atklāt šo mācību
Evaņģēlijos, it īpaši daudzajos gados,
kurus Jēzus pavadīja Nācaretē: „Viņš
dzīvoja nepazīts, taču mums šis
laikposms ir pilns gaismas.”[2] „Viņa
slēptie gadi nav bez nozīmes, tie nav
arī vienkārši gatavošanās gadiem,
kuriem bija jānāk pēc tam – viņa
publiskās dzīves gadiem. Kopš
1928.gada es esmu skaidri sapratis,



ka Dievs vēlas, lai mūsu Kunga dzīve
būtu paraugs kristiešiem. Es to
redzēju it īpaši attiecībā uz viņa
slēpto dzīvi, gadiem, kurus viņš
pavadīja līdzās parastajiem
cilvēkiem.”[3]

Pateicoties dievišķai gaismai, Opus
Dei dibinātājs vienmēr mācīja, ka
profesionālais darbs var tikt
svētdarīts un var svētdarīt. Baznīcas
Maģistērija jau kopš Vatikāna II
Koncila ir uzsvērusi šo vienkāršo, bet
lielo patiesību.[4] Katoliskās Baznīcas
Katehisms māca, ka “darbs var būt
par līdzekli svētdarīšanai un laicīgo
realitāšu dzīvināšanai Kristus
Garā.”[5]

Jānis Pāvils II teica: “Ar pārdabisku
intuīciju Svētīgais Hosemarija
nenogurstoši sludināja vispārējo
aicinājumu uz svētumu un
apustulātu. Kristus aicina ikvienu
kļūt svētam ikdienas dzīves
realitātēs. Tādējādi, arī darbs ir



personiskā svētuma un apustulāta
līdzeklis, kad tas tiek darīts savienībā
ar Jēzu Kristu.”[6]

Dievs izraudzījās Sv.Hosemariju, lai
viņš kļūtu par instrumentu, kas
izplata šo mācību, kura paver plašas
perspektīvas personiskajam
svētumam milzīgam daudzumam
kristiešu un cilvēku sabiedrības
svētdarīšanai no iekšienes, t.i., no
paša profesionālās darbības kodola,
kas veido sabiedrību.

Šī sēkla dos visus Dieva gaidītos
augļus, ja mēs centīsimies meditēt
par to Dieva klātbūtnē un praktiski
izmantot to ar viņa palīdzību. Darba
svētdarīšana nav tikai ideja, kas
jāsaprot, bet gan ideāls, kas jāmeklē
un jāiegūst caur mīlestību uz Dievu
un viņa žēlastības vadībā.

Darba nozīme

Pašā Svēto Rakstu sākumā, Radīšanas
grāmatā, mums tiek rādīta darba



nozīme. Dievs, kurš radīja visas lietas
labas, “brīvi gribēja radīt tādu
pasauli, kas “ir ceļā” uz galīgo
pilnību.”[7] Un viņš radīja cilvēku ut
operaretur,[8] lai strādājot, “viņš
zināmā veidā turpinātu radīšanas
darbu un sasniegtu savu pilnību.”[9]

Kā grēka sekas darbu pavada
nogurums un bieži vien arī ciešanas.
[10] Taču, pieņemot mūsu dabu, lai
atpestītu mūs, Kristus mūsu Kungs
pārvērtis šo nogurumu un ciešanas
līdzeklī kā apliecināt mīlestību uz
Dieva gribu un pakļaušanos tai un
atlīdzināt grēka nepaklausību. “Tā
Jēzus dzīvoja trīsdesmit gadus kā
galdnieka dēls (Mt 13:55) ... Viņš bija
galdnieks, Marijas dēls (Mk 6:33). Un
viņš bija Dievs: Viņš panāca cilvēces
atpestīšanu un vilka visu pie sevis (Jņ
12:32).”[11]

Saskatot Jēzus slēptajā dzīvē arī
cilvēka darba visdziļākās nozīmes
atklāsmi, mums jāatceras, ar caur



žēlastību mēs esam padarīti par
Dieva bērniem, veidojot vienu
realitāti kopā ar Jēzu Kristu, vienu
ķermeni. Viņa pārdabiskā Dzīve ir
mūsu pašu dzīve, un Viņš dalās ar
mums savā priesterībā, lai mēs
varētu kļūt par līdzpestītājiem kopā
ar viņu.

Šī dziļā kristieša savienība ar Kristu
izgaismo visu mūsu darbības, un it
īpaši mūsu darba jēgu. Sv.
Hosemarijas mācībā darba
svētdarīšanas pamats ir mūsu
dievišķās izcelsmes sajūta, apziņa, ka
“Kristus vēlas kļūt iemiesots mūsu
uzdevumos.”[12]

Šis kristīgais darba nozīmes
redzējums apkopots šādos Sv.
Hosemarijas vārdos: “Darbs ir
cilvēka zemes dzīves neatņemama
sastāvdaļa. Tajā ietilpst pūles,
nogurums, spēku izsīkums, ciešanu
pazīmes un cīņa, kas pavada cilvēka
eksistenci un norāda uz grēka



realitāti un pestīšanas
nepieciešamību. Taču darbs pats par
sevi nav sods vai lāsts: tie, kuri šādi
par to runā, nav pienācīgi sapratuši
Svētos Rakstus….”

“Darbs, jebkurš darbs, liecina par
cilvēka cieņu, par viņa varu pār
radīšanu. Tā ir izdevība attīstīt savu
personību. Tā ir saikne ar citiem,
veids, kā atbalstīt savu ģimeni,
līdzeklis, lai palīdzētu uzlabot
sabiedrību, kurā mēs dzīvojam, un
visas cilvēces progresu.

“Kristietim šie apvāršņi izplešas un
kļūst aizvien plašāki. Jo darbs ir
līdzdalība Dieva radošajā darbā… Un,
vēl vairāk, tā kā Kristus to pārņēma
savās rokās, darbs mums kļuvis par
atpestītu un atpestījošu realitāti. Tas
ir ne vien cilvēka dzīves fons, bet arī
līdzeklis un ceļš uz svētumu. Tas ir
kaut kas svētdarāms un tāds, kas
svētdara.”[13] Darba svētdarīšana



Pazīstamais Sv. Hosemarijas
izteikums ieved mūs pašā krāšņās
svētuma un apustulāta panorāmas
sirdī, veicot mūsu profesionālo
darbību: “Svētums lielākajai daļai
cilvēku nozīmē svētdarīt savu darbu,
svētdarīt pašus tajā un svētdarīt citus
caur to.”[14]

Tie ir trīs nedalāmi vienas un tās
pašas realitātes aspekti. Pirmais ir
svētīt, padarīt svētu kādu konkrētu
uzdevumu, darbību vai pasākumu.
[15] Svētdarīt darbu nozīmē svētdarīt
šo konkrēto darbību, padarīt svētu
strādājošās personas darbību.

Tieši no šī ir atkarīgi abi pārējie
aspekti, jo svētdarīts darbs ir arī
svētdarošs: tas svētdara to, kurš
strādā, un ir līdzeklis citu
svētdarīšanai un sabiedrības
piepildīšanai ar kristīgo garu. Tāpēc
ir vērts apstāties un padomāt par šo
pirmo punktu: ko nozīmē padarīt
profesionālo darbu svētu?



Jebkura mūsu darbība ir svēta, kad
tas ir Dievam un citiem veltīts
mīlestības akts. Kad tas ir
pārdabiskas mīlestības un žēlsirdības
akts, kas šajā pasaulē tiek uztverts kā
ticība un cerība. Šāds akts ir svēts, jo
žēlsirdība ir līdzdalība bezgalīgajā
Žēlsirdībā, Svētajā Garā,[16] esošajā
Mīlestībā starp Tēvu un Dēlu. Tāpēc
žēlsirdības akts ir dalīšanās
pārdabiskajā Vissvētākās
Trīsvienības Dzīvē, dalīšanās Dieva
svētumā.

Profesionālā darba gadījumā, lai tā
būtu tīruma apstrādāšana, pētījumi
zinātnē, pakalpojumu sniegšana utt.,
tam jābūt cilvēka tikumu izpausmei,
lai tas būtu cilvēcīgi labs un
svētdarāms. Taču ar to vien
nepietiek, lai tas būtu svēts.

Darbs ir patiesi svētdarīts, kad tas
tiek darīts aiz mīlestības pret Dievu,
lai slavinātu viņu (un, kā Dievs to
vēlas, lai izpildītu viņa gribu, kas



ietver žēlsirdībai raksturīgo kristīgo
tikumu praktizēšanu) un tādējādi
piedāvātu to Dievam savienībā ar
Kristu: “caur Viņu, ar Viņu un Viņā,
savienībā ar Svēto Garu, lai gods un
slava tev, Visvarenais Tēvs, mūžīgi
mūžos.”[17]

“Ieliec savā parastajā ikdienas darbā
pārdabisku motīvu, un tu svētdarīsi
savu darbu.”[18] Šie nedaudzie Sv.
Hosemarijas vārdi mums deva
atslēgu uz darba svētdarīšanu.
Cilvēka darbība strādājot tiek
svētdarīta, kad tā tiek veikta ar 
pārdabisku motīvu.

Tāpēc svarīgi īstenībā nav vis
“padarīt to labi”, bet gan strādāt aiz
mīlestības pret Dievu. Jo Dievs
ielūkojas sirdī.[19] Izšķirošais ir tas,
ka cilvēkam ir pārdabisks motīvs,
galīgais mērķis, godīgs nodoms savā
vēlmē strādāt aiz mīlestības pret
Dievu un kalpot citiem priekš Dieva.
“Tādējādi darbs tiek pacelts līdz



žēlastības kārtai. Tas tiek svētdarīts
un kļūst par Dieva darbu, operatio
Dei, opus Dei.”[20] Pārdabiskais
motīvs

Mūsu pārdabiskais motīvs ir patiess,
ja tas efektīvi un radikāli ietekmē
veidu, kādā mēs strādājam, vedinot
mūs pabeigt uzdevumu pilnībā, kā
Dievs to vēlas, mūsu personisko
iespēju robežās, kuras viņš vienmēr
ņem vērā.

Pārdabiskais motīvs, kas padara
darbu svētu, nav tikai kaut kas tāds,
kas tiek pievienots profesionālajam
darbam. Tā ir mīlestība pret Dievu
un citu mīlestība priekš Dieva, kas
radikāli ietekmē pašu darbību. Tas
vedina mūs veikt savu darbu labi,
kompetenti un perfekti, jo
“nedrīkstam piedāvāt Dievam kaut
ko, kas nav perfekts, mūsu nabadzīgo
cilvēcisko iespēju robežās. Mūsu
piedāvātajam darbam jābūt bez
vainas un tas jāveic cik vien



iespējams rūpīgi, pat vissīkākajās
detaļās, jo Dievs nepieņems paviršu
darbu. Tev nebūs nest neko, kam kāda
vaina, mūs brīdina Svētie Raksti, jo
tas nebūtu Viņa cienīgs (Lev 23:20). Šī
iemesla dēļ darbam, ko ikviens no
mums dara, darbībām, kuras aizņem
mūsu laiku un enerģiju, jābūt mūsu
Radītāja cienīgam pienesumam. Tam
jābūt operatio Dei, Dieva darbam, kas
darīts priekš Dieva: īsi sakot, labi
padarītam darbam, bez vainas.”[21]

“Labs nodoms”, kas nevedina cilvēku
strādāt labi, nebūs ne labs nodoms,
ne Dieva mīlestības akts. Tas būs
neefektīvs un tukšs nodoms, vāja
vēlēšanās, kas nespēj pārvarēt
slinkuma un ērtību šķērsli. Patiesa
mīlestība izpaužas caur cilvēka
darbu.

Strādāt ar pārdabisku motīvu
nenozīmē vienkārši pievienot kaut
ko svētu darba procesam. Lai
svētdarītu darbu, nepietiek strādājot



lūgt Dievu, kaut gan, kad tas ir
iespējams, tā ir pazīme, kas liecina,
ka cilvēks strādā aiz mīlestības pret
Dievu, un tas nozīmē augt šajā
mīlestībā.

Lai iegūtu pārdabisku motīvu un
svētdarītu savu darbu, ir būtiski
svarīgi tā vai citādi meklēt Dieva
klātbūtni, kas bieži konkretizējas
mīlestības un centienu aktos. Dažreiz
tas nozīmē izdevību pārtraukt darbu
vai citas līdzīgas darbības un
izmantot cilvēciskos līdzekļos.

Tomēr jāteic, ka ar to pašu par sevi
vien nepietiek, jo darba svētdarīšana
būtībā nenozīmē darīt kaut ko svētu
un vienlaikus strādāt. Tas nozīmē
padarīt svētu pašu darbu ar
pārdabisku motīvu, kas veido šo
darbību un iespaido to tik dziļi, ka
padara to par ticības, cerības un
mīlestības aktu un pārvērš mūsu
darbu lūgšanā.



Otras svarīgas sekas tam, ka darba
svētdarīšanas saknes meklējamas 
pārdabiskā motīvā, ir tās, ka visu
profesionālo darbu var svētdarīt, lai
tas būtu viegli saskatāms cilvēka
acīm, vai pavisam necils, jo darba
svētdarīšana ir atkarīga no
mīlestības uz Dievu, ar kādu tas tiek
darīts. Ir tikai jāpadomā par Jēzus,
Marijas un Jāzepa darbu Nācaretē,
kuri veica ikdienas darbus tāpat kā
miljoniem citu cilvēku, taču darīja
tos ar vislielāko mīlestību.

“Darba cieņa nav atkarīga tik daudz
no tā, kas tiek darīts, cik no cilvēka,
kurš to dara, no cilvēka, kas ir garīga,
saprātīga un brīva būtne.”[22] Darba
vērtība ir atkarīga no tā labuma kā
no darbības, kas ir garīga un brīva,
tas nozīmē, rodas no mīlestības, kura
var izvēlēties savu mērķi, kas ir
raksturīgs brīvības akts.

“Ir labi jāatceras, ka darba cieņa
balstās uz Mīlestību. Cilvēka lielākā



privilēģija ir spēja mīlēt un pārveidot
to, kas ir pārejošs un ātri gaistošs.
Viņš spēj mīlēt citas būtnes, izrunāt
“es” un “tu”, kas ir pilni nozīmes. Un
viņš spēj mīlēt Dievu, kurš atver
mums debesu vārtus, padara mūs
par savas ģimenes locekļiem un
atļauj mums runāt ar sevi draudzībā,
aci pret aci. Tāpēc cilvēkam nav
jāaprobežojas ar materiālo ražošanu.
Darbs dzimst no mīlestības: tas ir
mīlestības izpausme un ir vērsts uz
mīlestību.”[23]

Mīlestība uz Dievu mazas lietas
padara lielas: sīkas kārtības,
precizitātes, kalpošanas un laipnības
detaļas, kas veicina darba pilnveidi.
“Dariet visu aiz Mīlestības! Tad
nebūs sīkumu: viss būs liels.
Neatlaidība mazos darbos aiz
Mīlestības ir varonība.”[24]

Cilvēks, kurš apzinās, ka darba
svētdarošā vērtība būtībā ir atkarīga
no mīlestības uz Dievu, ar kādu tas



tiek darīts, un nevis no tā sociālās vai
cilvēciskās izcilības, augstu vērtēs
mazās lietas, it īpaši tās, kuras citi
nepamana un kuras redz vienīgi
Dievs.

Turpretim strādāšana savtīgiem
motīviem, cenšanās pašapliecināties
vai iegūt prestižu godkārības dēļ,
īstenot pašam savus plānus un
tamlīdzīgi, vai padarīt varu vai
naudu par savu augstāko mērķi
radikāli neļauj svētdatīt cilvēka
darbu, jo tas nozīmē veltīt to sevis
paša mīlestības elkam.

Šādi motīvi reti izpaužas “tīrā veidā”;
bieži vien tie ir sajaukti ar cildeniem
un pat pārdabiskiem nodomiem,
vienlaikus paliekot slēpti, pat ilgu
laiku, kā dubļu pikas tīra ūdens
dziļumā. Būtu neapdomīgi ignorēt
tos, jo jebkurā brīdī – iespējams,
pazemojuma vai profesionālās
neveiksmes gadījumā – tie var
uzpeldēt virspusē un saduļķot visu



cilvēka uzvedību. Ir svarīgi atklāt šos
savtīgos motīvus, patiesi atzīt tos un
cīnīties pret tiem, attīrot savu
nodomu ar lūgšanu, upuri,
pazemību, dāsnu kalpošanu citiem
un rūpēm par mazām lietām.

Pievērsīsim bieži savus skatienus
Jēzus darbam slēptās dzīves gados,
lai mācītos svētdarīt mūsu ikdienas
darbu. “Kungs, dod mums savu
žēlastību. Atver mums durvis uz
darbnīcu Nācaretē, lai mēs mācītos
kontemplēt tevi kopā ar tavu Svēto
Māti Mariju un Svēto patriarhu
Jāzepu, kuru es tik ļoti mīlu un cienu,
jūs trīs, kas veltījuši savu dzīvi
svētdarītam darbam. Tad, Kungs,
mūsu nabaga sirdis būs iekvēlinātas;
mēs meklēsim un atradīsim tevi savā
ikdienas darbā, ko tu vēlies, lai mēs
pārvērstu par Dieva darbu, par
Mīlestības darbu.”[25]

F.H. Lopess Diass

[1] Sal. Mt. 13: 44



[2]Christ Is Passing By (Kristus iet
garām), 14

[3] Christ Is Passing By (Kristus iet
garām),20

[4] Lumen Gentium, 31-36; Gaudium
et Spes, 33-39; Apostolicam
actuositatem, 1-3, 7.

[5] Katoliskās Baznīcas Katehisms,
2427.

[6] Jānis Pāvils II, Homilija 1992.gada
17.maijā; sal.: Runa 1979.gada
19.martā; Runa 2002.gada 12.janvārī,
2.

[7] Katoliskās Baznīcas Katehisms,
310.

[8] Radīšanas Grāmata, 2:15; sal.:
Radīšanas Grāmata, 1:28.

[9] Sal.: Katoliskās Baznīcas
Katehisms, 2427.Vatikāna II Koncils,
Pastorālā konstitūcija Gaudium et



Spes, 34-35 [10] Sal.: Radīšanas
grāmata, 3:18-19.

[11] Christ Is Passing By (Kristus iet
garām), 14.

[12] Turpat, 174.

[13] Turpat, 47.

[14] Conversations (Pārrunas) , 55.
Sal.: Christ is Passing By (Kristus iet
garām), 45; Friends of God (Dieva
draugi), 120

[15]Sal.: Jānis Pāvils II, Enciklika 
Laborem exercens, 1981.gada 14.
septembris, 6

[16] Sal.: Sv.Akvīnas Toms, S. Th. II-II,
q. 24, a.7 c

[17] Roman Missal, Canon of the
Mass (Romas lūgšanu grāmata, Mises
kanons)

[18] The Way (Ceļš), 359.



[19]Ķēniņu pirmā grāmata 16:7

[20] Conversations (Pārrunas), 10

[21] Friends of God (Dieva draugi), 55

[22] Jānis Pāvils II, Runa 1986.gada
3.jūlijā, 3.

[23] Christ is Passing By (Kristus iet
garām), 48

[24] “The Way” (“Ceļš”), 813.

[25] Friends of God (Dieva draugi), 72

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/pardabiskais-motivs/
(16.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/pardabiskais-motivs/
https://opusdei.org/lv-lv/article/pardabiskais-motivs/

	„Pārdabiskais motīvs”

