
opusdei.org

Pārdabiskais motīvs

Šis ir raksts par vienu no Sv.
Hosemarijas galvenajām
mācībām: kā svētdarīt ikdienas
darbu.

12.03.2022

Sv. Hosemarija ir teicis, ka Opus Dei
garīgumā mīt brīnišķā patiesība, kas
visas vērtīgās un krietnās cilvēka
saistības var pārvērst par dievišķām.

"uzzinot, ka viņu profesionālais
darbs var sniegt nozīmīgu mūžīgo
ieguldījumu, vīrieši un sievietes,
kuri tiktāl strādāja, saredzot tikai



divas horizonta dimensijas, sajuta
spēcīgu entuziasmu."

Ir daudz cilvēku, kuriem, uzzinot par
šo mācību, pilnībā mainījušās dzīves
– dažkārt vienkārši izdzirdot frāzi 
darba svētdarīšana. Tie ir vīrieši un
sievietes, kuri strādāja, saredzot tikai
divas horizonta dimensijas, taču,
uzzinot, ka viņu profesionālais darbs
var sniegt nozīmīgu mūžīgo
ieguldījumu, viņi sajuta spēcīgu
entuziasmu. Mēs varam atminēties
cilvēku no Evaņģēlija un iztēloties
prieku, ko viņš juta, atrazdams
tīrumā paslēptu dārgumu – viņš
pārdeva visu, kas viņam piederēja,
lai iegādātos šo tīrumu![1]

Svētais Gars palīdzēja Sv.
Hosemarijam atklāt šo mācību
Evaņģēlijos, īpaši ilgajos gados, ko
Jēzus pavadīja Nācaretē: “Viņš
dzīvoja noslēpumainībā, taču mums
šis laiks ir pilns gaismas.” [2] “Šie
gadi nav maznozīmīgi, un tie arī



nebūtu uzskatāmi par gatavošanos
nākamajiem gadiem – tiem, kurus
viņš dzīvoja atklātībā. Kopš 1928.
gada skaidri saprotu, ka Dievs vēlas,
lai visa mūsu Kunga dzīve kalpotu
par piemēru kristiešiem. Es to
redzēju īpašā saistībā ar gadiem, ko
viņš vadīja klusībā, strādājot plecu
pie pleca ar parastiem vīriem.”[3]

Darbs ir iespēja attīstīt savu
personību un vienotības saikni ar
pārējiem.

Pateicoties dievišķajai gaismai, Opus
Dei dibinātājs vienmēr mācījis, ka
profesionālo darbu var svētdarīt un
tas var svētīt. Baznīcas maģistērijs,
īpaši kopš Vatikāna 2. koncila,
uzsvēris šo vienkāršo, taču dižo
patiesību. [4] Katoļu baznīcas
katehisms māca, ka “darbs var būt
par līdzekli svētdarīšanai un laicīgo
realitāšu dzīvināšanai Kristus Garā”.
[5]



“Ar pārdabisku intuīciju,” Jānis
Pāvils II teica, “svētītais Hosemarija
nenogurstoši sludināja svētuma un
apustulāta vienojošo aicinājumu.
Kristus ikvienu aicina kļūt svētam
ikdienas dzīvē. Tādējādi arī darbs ir
personīgā svētuma un apustulāta
līdzeklis, ja to dara vienotībā ar Jēzu
Kristu.” [6]

Dievs izvēlēja Sv. Hosemariju kļūt
par instrumentu, lai sludinātu šo
mācību, kas neskaitāmi daudziem
kristiešiem paver plašas personīgā
svētuma iespējas, svētot sabiedrību
no iekšienes, t. i., no profesionālās
darbības pašiem pamatiem, kas
veido sabiedrību.

Šī sēkla nesīs visus augļus, ko Dievs
sagaida, ja vien tieksimies par to
domāt Dieva klātbūtnē un pielietot to
praksē ar viņa palīdzību. Darba
svētdarīšana nav tikai ideja, kas
jāsaprot, – tas ir ideāls,kas jāmeklē



un uz ko jātiecas caur Dieva
mīlestību un viņa vēlības vadītiem.

Darba nozīme

Svēto rakstu pašā sākumā, Radīšanas
grāmatā, mums tiek parādīta darba
nozīme. Dievs, kurš visu radījis labu,
“no brīvas gribas vēlējās radīt
pasauli “ceļā” uz tās pilnību.” [7] Un
viņš radīja cilvēku ut operaretur(lai
strādātu),[8] lai ar savu darbu “viņš
savā ziņā paildzinātu radīšanu un
sasniegtu pats savu pilnību.”[9]

Grēka dēļ darbu vienmēr pavada
nogurums, bieži arī ciešanas.[10]
Taču, pieņemot mūsu dabu, mūsu
Kungs Kristus ir pārvērtis šo
nogurumu un ciešanas par veidiem,
kā parādīt mīlestību un paklausību
Dieva gribai un izlīdzināt grēku un
nepaklausību, lai mūs pestītu. “Tā
Jēzus dzīvoja trīsdesmit gadus –
būdams par amatnieka dēlu (Mt
13:55)….Viņš bija amatnieks, Marijas
dēls (Mk 6:33). Un viņš bija Dievs:



Viņš panāca cilvēces pestīšanu un
uzņēmās visu uz sevi (Jn 12:32).”[11]

Kristietim darbs nozīmē piedalīšanos
Dieva radīšanas darbā.

Tāpat kā Jēzus noslēgtajā dzīvē
saskatām cilvēka darba dziļāko
būtību, mums jāatceras, ka žēlastība
mūs padarījusi par Dieva bērniem,
radot vienu vienīgu realitāti ar Jēzu
Kristu un viņa miesu. Viņa
pārdabiskā dzīve ir mūsu pašu dzīve,
un viņš dala ar mums savu
priesterību, lai līdz ar viņu varam
kļūt pestīti.

Šī kristieša un Kristus dziļā savienība
izgaismo visas mūsu aktivitātes, īpaši
mūsu darbu. Sv. Hosemarija māca —
darba svētdarīšanas pamatā ir
izpratne par mūsu dievišķo
radniecību, apzināšanās, ka “Kristus
vēlas iemiesoties mūsu darbā”. [12]

Kristieša vīzija par darba nozīmi
apkopota Sv. Hosemarijas vārdos:



“Darbs ir daļa no cilvēka dzīves uz
Zemes. Tas ietver pūles, apnikumu,
nogurumu, ciešanu un grūtību
pazīmes, kas pavada cilvēka
eksistenci un norāda uz grēka esību
un nepieciešamību pēc pestīšanas.
Taču pats par sevi darbs nav ne sods,
ne lāsts — cilvēki, kas tā teic par
darbu, nav pareizi sapratuši Svētos
Rakstus…”

“Darbs, it viss darbs liecina par
cilvēka cieņu, par viņa valdīšanu pār
radīto. Tā ir iespēja attīstīt savu
personību. Tā ir vienojoša saikne ar
citiem, veids, kā atbalstīt ģimeni,
rīks, lai uzlabotu sabiedrību, kurā
dzīvojam, un veicinātu visas cilvēces
attīstību.”

“Darbs tiek svētdarīts, ja to dara
mīlestībā uz Dievu.”

“Kristietim šie horizonti arvien
paplašinās. Darbs ir piedalīšanās
Dieva radīšanas darbā… Turklāt,
kopš Kristus to ņēmis savās rokās,



darbs mums kļuvis par pestīšanas un
izpirkšanas realitāti. Tas ir ne vien
cilvēka dzīves pamats, bet arī
līdzeklis un ceļš uz svētumu. To vajag
svētīt, un tas svētī.”[13]

Darba svētdarīšana

Labi zināma Sv. Hosemarijas frāze
atklāj mums brīnišķo svētuma un
apustulāta jēgu, veicot savu
profesionālo darbību: “Vairumam
cilvēku svētums nozīmē darba
svētdarīšanu, sevis svētīšanu darbā
un citu svētīšanu caur savu
darbu.” [14]

Šie ir trīs nešķirami aspekti vienai
realitātei. Pirmais ir svētdarīt, tātad
padarīt svētu, darba veikšanu. [15]
Svētdarīt darbu nozīmē svētīt
konkrētu aktivitāti, padarīt
strādājošā cilvēka rīcību svētu.

No šī atkarīgi pārējie divi aspekti, jo
svētdarīts darbs vienlaikus svētī to,
kurš strādā, un kalpo par līdzekli citu



svētīšanai un sabiedrības
piepildīšanai ar kristietības garu.
Tālab ir vērts apstāties, lai
pārdomātu šo pirmo punktu — kā
varam profesionālo darbu padarīt
svētu?

Jebkura mūsu rīcība ir svēta, ja
rīkojamies mīlestībā uz Dievu un
viņa vārdā arī uz citiem. Tātad tas
notiek, ja mēs rīkojamies,
pārdabiskas mīlestības, žēlsirdības
vadīti, kas šajā pasaulē nozīmē ticību
un cerību. Šāda rīcība ir svēta, jo
žēlsirdība ir iesaistīšanās mūžīgajā
žēlsirdībā, Svētajā Garā, [16]
pastāvīgajā mīlestībā starp Tēvu un
Dēlu. Tādējādi žēlsirdīga rīcība
nozīmē dalīties ar Vissvētākās
Trīsvienības pārdabisko dzīvi,
dalīties ar Dieva svētumu.

Lai profesionālais darbs — lauka
apstrādāšana, zinātniskie pētījumi,
pakalpojumu sniegšana utt. — būtu
cilvēcīgi labs un svētdarāms, tajā ir



jāpraktizē tikumi. Tomēr ar to
nepietiek, lai darbs kļūtu svēts.

Darbs tiek patiesi svētdarīts, ja to
dara mīlestībā uz Dievu, viņu
slavējot (un attiecīgi piepildot Dieva
gribu, kas ietver žēlsirdības vadītu
kristieša tikumu praktizēšanu) un
piedāvājot savu darbu Dievam
vienotībā ar Kristu: “Caur Viņu, ar
Viņu un Viņā, vienotībā ar Svēto
Garu, viss gods un slava ir tavi,
Visvarenais Tēvs, mūžīgi
mūžos.” [17]

“Papildiniet savu ikdienas darbu ar
pārdabisko motīvu, un jūs to būsiet
svētdarījis.” [18] Šie daži Sv.
Hosemarijas vārdi parāda darba
svētdarīšanas būtību. Cilvēka darba
process tiek svētīts, ja to veic, 
pārdabiskā motīva vadīts.

Tāpēc svarīgākais nav, lai “darbs labi
izdotos”, bet gan lai darbs tiktu veikts
mīlestībā uz Dievu. Lai Dievs
ieskatītos sirdī. [19] Noteicošais ir tas,



ka cilvēkā ir pārdabiskais motīvs,
galvenais mērķis, nodoma patiesums
strādāt Dieva mīlestības labā un
kalpot citiem Dieva labā. “Tādējādi
darbs tiek paaugstināts žēlsirdībā.
Tas tiek svētīts un kļūst par Dieva
darbu, par operatio Dei, opus
Dei.” [20]

“Mīlestība uz Dievu mazas lietas dara
dižas.”

Pārdabiskais motīvs

Mūsu pārdabiskais motīvs ir patiess,
ja tas efektīvi un krasi ietekmē mūsu
strādāšanas veidu, vedinot mūs
atbilstoši Dieva gribai personīgo
iespēju robežās, kuras viņš vienmēr
ņem vērā, pabeigt uzdevumu
nevainojami.

Pārdabiskais motīvs, kas dara darbu
svētu, nav tikai profesionālā darba
papildinājums. Drīzāk darbu krasi
ietekmē Dieva mīlestība un mūsu
mīlestība pret Dievu. Tādējādi



tiecamies darīt savu darbu labi,
efektīvi un nevainojami, jo “nav labi
Dievam piedāvāt to, kas ir sliktāks,
nekā pieļauj mūsu pieticīgās cilvēku
iespējas. Mūsu piedāvātajam darbam
ir jābūt bez trūkumiem, un pat
smalkākās nianses jāveic iespējami
akurāti, jo Dievs nepieņems paviršu
veikumu. Svētie Raksti mūs brīdina,
ka nedrīkstam piedāvāt neko, kas ir
nepilnīgs, “jo tas nebūs
patīkams” (Lev 22:20). Šī iemesla dēļ
mūsu visu darbam un rīcībai, kam
veltām laiku un enerģiju, ir jābūt
Radītāja cienīgiem. Tam jābūt 
operatio Dei, Dieva darbam, kas
darīts Dievam jeb, īsāk sakot,
veikumam jābūt pilnīgam un
nevainojamam.”[21]

“Labs nodoms”, kas nav rosinājis
cilvēku labi strādāt, nav nedz labs
nodoms, nedz mīlestības izrādīšana
Dievam. Tas uzskatāms par
neefektīvu un seklu nolūku, vāju
vēlmi, kas nespēj pārvarēt slinkumu



un kavēšanos komfortā. Patiesu
mīlestību parāda cilvēka darbs.

“Patiesi svarīgs ir nevis “labs
rezultāts”, bet gan darbs, kas veikts
mīlestībā pret Dievu. Dievs ieskatās
sirdī.”

Strādāt pārdabiskā motīva vadītam
nenozīmē pievienot kaut ko svētu
noteiktai darbībai. Lai svētdarītu
darbu, nepietiek ar lūgšanu
strādājot; tomēr, ja darbu pavada
lūgšana, tā ir pazīme, ka cilvēks
strādā savā mīlestībā pret Dievu, un
arīdzan veids, kā šajā mīlestībā augt.

Lai sajustu pārdabisko motīvu un
svētdarītu darbu, ir svarīgi vienā vai
otrā veidā meklēt Dieva klātbūtni,
kas nereti saplūst ar mīlestības un
centības izpausmēm. Dažkārt tas
nozīmē paņemt pārtraukumu darbā
vai tamlīdzīgi un pielietot
mudinātājus.



Tomēr ir vērts uzsvērt, ka ar to vien
nepietiek, jo darba svētdarīšana
būtībā nenozīmē vienlaikus ar darbu
darīt kaut ko svētu. Drīzāk tā ir paša
darba svētīšana, kad tam piemīt
pārdabiskais motīvs – tas ietekmē
darbu tik spēcīgi, ka tas kļūst par
ticības, cerības un mīlestības
izpausmi un tādējādi pārtop lūgšanā.

"darba svētdarīšana būtība
nenozīmē vienlaikus ar darbu
darīt kaut ko svētu. Drīzāk tā ir
paša darba svētīšana, kad tam
piemīt pārdabiskais motīvs."

Darba pamatā liekot pārdabisko
motīvu, ir svarīgi apzināties, ka
jebkuru profesionālo darbību var
svētdarīt un nav būtiski, vai tas
cilvēku acīs ir dižens vai pieticīgs, jo
darba svētdarīšana atkarīga no tā,
vai darbs veikts mīlestībā pret Dievu.
Cilvēkam jādomā tikai par Jēzus,
Marijas un Jāzepa darbu Nācaretē,
kuri, tāpat kā miljoniem citu cilvēku,



veica ikdienas pienākumus, taču
darīja to ar vislielāko mīlestību.

“Cieņa pret darbu ir atkarīga ne tik
ļoti no paveiktā, cik no paša darītāja
– garīga, inteliģenta un brīva
cilvēka.” [22] Darba vērtība atkarīga
no labuma, ko tas dod kā garīga un
brīva rīcība jeb rīcība, kura izriet no
mīlestības un kurai var izvēlēties
mērķi, kas ir brīvības raksturiezīme.

“Ir vērts atcerēties, ka cieņa pret
darbu balstīta Mīlestībā. Cilvēka
privilēģija ir spēja mīlēt un pārveidot
to, kas ir pārejošs un gaistošs. Cilvēks
var mīlēt citas būtnes, izteikt “es” un
“tu”, piešķirot tiem īpašu nozīmi. Un
cilvēks var mīlēt Dievu, kas atver
mums debesu vārdus, pieņem mūs
par savas ģimenes locekļiem un ļauj
draudzīgi sarunāties ar sevi. Tāpēc
cilvēkam nevajadzētu sevi ierobežot
tikai ar materiālu darbu. Darbs
dzimst mīlestībā, darbs ir mīlestības



izpausme, un tas ir vērsts uz
mīlestību.” [23]

Mīlestība uz Dievu mazas lietas dara
lielas – kārtība, precizitāte,
kalpošana un laipnība dara darbu
nevainojamu. “Dariet visu Mīlestības
vārdā. Tad nekas nebūs mazs – viss
būs liels. Neatlaidība sīkumos
Mīlestības vārdā ir varonība.” [24]

Cilvēkam, kurš apzinās, ka darba
svētīgums atkarīgs no darbā
ieguldītās mīlestības uz Dievu, nevis
no sabiedrības atzinības, ļoti atbildīgi
veiks ikkatru sīkumu, īpaši tos, ko citi
nepamana un kurus ievēro tikai
Dievs.

Turpretī savtīgi nolūki,
pašapliecinājuma un cieņas
meklēšana iedomībā, plānu
īstenošana pēc paša patikas un varas
vai naudas izvirzīšana par galveno
mērķi liedz svētdarīt darbu, jo šāds
darbs tiek veltīts cilvēka patmīlībai.



Šādi motīvi reti sastopami “tīrā
veidā” – bieži tie sajaucas ar cēliem
vai pat pārdabiskiem nolūkiem,
ilgstoši paliekot noslēpti kā dubļu
pikuči tīra ūdens dziļumos. Tos
ignorēt nebūtu prātīgi, jo jebkurā
brīdī – iespējams, pazemojuma vai
profesionālas neveiksmes situācijā –
tie var sakulties un saduļķot cilvēka
rīcību. Ir būtiski ieraudzīt šos
savtīgos nolūkus, pazemīgi tos atzīt
un cīnīties pret tiem, attīrot savu
nodomu ar lūgšanām, ziedošanos,
pieticību, dāsnu kalpošanu un rūpēm
par sīkumiem.

Ļausim sev biežāk ieraudzīt Jēzus
darbu viņa noslēgtās dzīves laikā, lai
iemācītos svētdarīt savu ikdienas
darbu. “Dievs, dod mums savu
žēlastību. Atver mums Nācaretes
darbnīcas durvis, lai kopā ar Svēto
Māti Mariju un Svēto Patriarhu
Jāzepu, kurus es mīlu un cienu no
sirds, ar jums visiem trim, kas dzīvi
veltījuši darba svētdarīšanai, mēs



varētu mācīties tevi vērot. Tad,
Kungs, mūsu nabaga sirdis
iekvēlosies; mēs tevi meklēsim un
atradīsim savā ikdienas darbā, ko tu
vēlies redzēt pārtopam par Dieva
darbu, par Mīlestības darbu.” [25]

F. H. Lopess Diass (F. J. Lopez Diaz)

Atsauces:

[1] Cf. Mateja evaņģēlijs. 13: 44

[2] Kad garām iet Kristus, 14

[3] Kad garām iet Kristus, 20

[4] Lumen Gentium, 31-36; Gaudium
et Spes, 33-39; Apostolicam
actuositatem, 1-3, 7.

[5] Katoļu Baznīcas katehisms, 2427

[6] Jānis Pāvils II, Uzruna, 1992. gada
17. maijs, Cf. Discourse, 1979. gada
19. marts; Discourse, 2002. gada 12.
janvāris, 2.



[7] Katoļu Baznīcas katehisms, 310

[8] Radīšanas grāmata 2:15. Cf. Gen,
1:28.

[9] Cf. Katoļu Baznīcas katehisms,
2427. Vatican II, Past. Const. Gaudium
et Spes, 34-35

[10] Cf. Radīšanas grāmata, 3:18-19

[11] Kad garām iet Kristus, 14

[12] Ibid. , 174

[13] Ibid. , 47.

[14] Sarunas , 55. Cf. Kad garām iet
Kristus, 45; Dieva draugi, 120

[15] Cf. Jānis Pāvils II, Enc. Laborem
exercens, 1981. gada 14. septembris, 6

[16] Cf. Sv. Akvīnas Toms, S. Th. II-II,
q. 24, a.7 c

[17] Romiešu lūgšanu grāmata, Mises
kanons



[18] Ceļš, 359

[19] I Kgs 16:7

[20] Sarunas, 10

[21] Dieva draugi, 55

[22] Jānis Pāvils II, Uzruna, 1986.
gada 3. jūlijs, 3

[23] Kad garām iet Kristus, 48

[24] Ceļš, 813

[25] Dieva draugi, 72

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/pardabiskais-motivs-2/
(8.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/pardabiskais-motivs-2/
https://opusdei.org/lv-lv/article/pardabiskais-motivs-2/

	Pārdabiskais motīvs

