
opusdei.org

Mācīties būt
uzticīgam

Būt uzticīgam otram cilvēkam,
mīlestībai, aicinājumam – tas ir
ceļš, kas prasa gan cilvēcisku
uzticību, gan paļāvību uz Dieva
žēlastību.

10.08.2017

Ir pagājušas 40 dienas kopš Kristus
dzimšanas, un Svētā Ģimene dodas
ceļā, lai izpildītu to, kas noteikts
Mozus likumā: “lai ikviens vīriešu
kārtas pirmdzimtais tiktu Kungam
svētīts” [1]. Bētleme nav tālu no
Jeruzālemes, tomēr ceļojums ēzeļa



mugurā ilgst vairākas stundas.
Ieradušies Jeruzalemē, Marija un
Jāzeps taisnā ceļā dodas uz Templi.
Pirms ieiet svētnīcā, viņi ar patiesu
dievbijību veic šķīstīšanās rituālu un
turpat netālu esošajā tirgotavā
nopērk upura dāvanas, ko pēc
priekšrakstiem drīkst piedāvāt
nabadzīgi ļaudis – divas dūjas vai
divus jaunus baložus. Pēc tam,
izgājuši cauri Huldas vārtiem un
monumentālajām pazemes ejām, pa
kurām pārvietojās svētceļnieki, viņi
nonāca lielajā laukumā. Nav grūti
iztēloties lielo saviļņojumu un gara
spriegumu, ar kādu Svētā Ģimene
tuvojās sieviešu pagalmam.

Iespējams, tieši tobrīd pie viņiem
pienāca sirmgalvis, kura sejā rotājās
patiess prieks. Simeons sirsnīgi
sveicināja Mariju un Jāzepu,
neslēpjot to, cik dedzīgi bija gaidījis
šo brīdi. Simeons juta, ka viņa mūža
dienas tuvojas beigām, tomēr viņš arī
zināja, ka nemirs, pirms nebūs



redzējis pasaules Pestītāju – to viņam
bija atklājis Svētais Gars [2]. Ieraugot
Mariju un Jāzepu, viņš, Dieva
iedvesmots, spēj atpazīt Bērnā Dieva
Svēto. Saudzīgi rokās paņēmis vēl
pavisam mazo Bērniņu, Simeons
Viņu paceļ un aizkustināts iesaucas:
“Tagad, Kungs, saskaņā ar Taviem
vārdiem atlaid savu kalpu mierā. Jo
manas acis redzējušas Tavu
pestīšanu, ko Tu esi sataisījis visu
ļaužu vaiga priekšā: Gaismu pagānu
apgaismošanai un Tavas Izraēļa
tautas godu.”[3]

Pabeidzis savu lūgšanu, Simeons
vēršas pie Marijas, un viņa vārdi kā
ēna aptumšo prieka un gaismas pilno
noskaņojumu, kas vēl tikko valdīja
klātesošajos. Viņš runā par
pestīšanu, minot, ka Jēzus ir likts par
zīmi, kam runās pretī, lai atklātos
daudzu siržu domas, un saka
Jaunavai Marijai: “(..)un tavas pašas
dvēseli pārdurs zobens, lai atklātos



daudzu siržu domas.” [4]. Tā līdz šim
ar Mariju nav runājis neviens.

Līdz pat šim brīdim viss – erceņģeļa
Gabriela pasludinājums, svētā Jāzepa
sapnis, Jaunavas Marijas māsīcas
Elizabetes iedvesmas pilnie vārdi un
pat ganu stāsti, kuri apciemoja
bērniņu Jēzu, – viss pauda vienīgi
prieku par Jēzus, pasaules Glābēja,
dzimšanu. Taču tagad Simeons
pravieto, ka Marija nesīs savas tautas
likteni un viņai būs izšķiroša nozīme
pasaules pestīšanas darbā. Viņa
pavadīs savu Dēlu, izdzīvojot
pārbaudījumus, kuros cilvēki vai nu
pieņems, vai nostāsies pret Jēzu.

Kontemplācija – apcere ticībā

Dievmāte noteikti saprata, ka
Simeona pravietojums nekādā ziņā
nebija pretrunā ar viņai iepriekš
atklāto Dieva vēsti, gluži otrādi – to
tikai papildināja. Viņas attieksme
šajā brīdī bija tā pati, kas aprakstīta
citviet Evaņģēlijā: “Marija glabāja



visus šos vārdus, pārdomādama savā
sirdī.” [5] Jaunava Marija pārdomā
savā sirdī visu, kas ar viņu notiek, un
meklē šajos notikumos Dieva gribu.
Viņa neuztver dzīvi pasīvi, bet gan
iedziļinās jautājumos, ko Dievs ielicis
viņas dvēselē. Šis, kā norādīja Jānis
Pāvils II, ir ceļš, kā mums būt
uzticīgiem Kungam. “Kad mīlestības
vadīta, Jaunava Marija uzsāka
meklēt dziļo un apslēpto jēgu
dievišķajam plānam, kam bija
jāīstenojas viņas dzīvē un kas bija
Dieva plāns visai pasaulei, viņa
vienmēr un visā bija uzticīga. (..) Šo
uzticību iespējamu darīja pacietīgā
un pašaizliedzīgā Dieva gribas
meklēšana; tā bija iespējama tikai
tāpēc, ka cilvēka sirdī mīt jautājums,
uz kuru tikai Dievam vai, ja sakām
precīzāk, kuram tikai Dievs ir
atbilde.” [6]

Šie Dieva gribas meklējumi ļāva
Jaunavai Marijai pieņemt to, kas ar
viņu notika. Savā dzīvē Dievmāte



pieredzēja neskaitāmus brīžus, kuros
teikt: “Lai notiek, es to labprāt un bez
vilcināšanās pieņemu.” [7] Tie bija
izšķiroši brīži, kuros apliecināt savu
ticību; brīži, kuros, iespējams, bija
grūti līdz galam saprast un aptvert
dievišķā plāna dziļumu, nedz arī to,
kā tas varēja īstenoties dzīvē, tomēr,
raugoties uz šiem brīžiem Jaunavas
Marijas dzīvē uzmanīgāk, kļūst
redzama viņas vēlēšanās pieņemt
Dieva gribu. Tie ir Dievmātes dzīves
notikumi, kuros viņa pieņem
Noslēpumu, rodot tam vietu savā
dvēselē. “Viņa to dara, nevis it kā
samierinātos vai padotos
neuzminamas, absurdas mīklas
priekšā, bet gan ar atvērtību un
gatavību uzņemt sevī kaut ko – Kādu,
kurš ir lielāks par pašas sirdi.” [8]

Jaunavas gādīgā skatiena sargāts
“Jēzus pieņēmās gudrībā, augumā un
žēlastībā pie Dieva un cilvēkiem.” [9]
Kad pienāca Kunga publiskās dzīves
gadi, Jaunava Marija redzēja, kā



Simeona teiktais sāka piepildīties:
“Lūk, Viņš ir likts par krišanu un
augšāmcelšanos daudziem Izraēlī un
par zīmi, kam pretī runās.” [10]Tie
bija gadi, kuros Jaunavas Marijas
uzticība izpaudās kā “dzīvošana
saskaņā ar savu ticību. Viņa
pakārtoja savu dzīvi tam, kam
ticēja. Viņa pieņēma to, ka bija
cilvēki, kas viņu nesaprata, viņa
pieņēma pat vajāšanu, taču
nepieļāva, ka rodas pretruna starp
to, kā viņa dzīvoja, un to, kam
ticēja.” Šajos gados viņa pierādīja
savu mīlestību un uzticību Jēzum
tūkstoš dažādos veidos, tā bija
pilnīga saskaņa starp ticību un
rīcību, kas ir “uzticības dziļākais
kodols”. Taču jebkurai uzticībai
jāiziet visgrūtākā pārbaude, proti,
laika jeb pastāvīguma pārbaude.
“Ir viegli dzīvot saskaņā ar ticību
dienu, divas, bet grūti, tomēr ļoti
svarīgi ir spēt dzīvot saskaņā ar
savu ticību visu mūžu. Ir viegli būt
uzticīgam jūtu uzplūdā, bet grūti –



pārbaudījumu brīžos. Tomēr tikai
tā ir īsta uzticība, kas ilgst visa
mūža garumā.” [11]Jaunava Marija
bija uzticīga vienmēr, bet jo sevišķi –
pārbaudījumu brīžos. Kopā ar pāris
dievbijīgām sievietēm un apustuli
Jāni viņa ir klāt Dēla Krusta ciešanu
smagākajā brīdī. Zemi apņēmusi
tumsa, Jēzus, piesists krustā,
neaptveramās fiziskās un garīgās
mokās raida uz debesīm lūgšanu,
kurā Viņa dziļi personiskās ciešanas
savijas ar pilnīgu uzticēšanos Tēvam:
“Eloi, Eloi, lema sabahthani?
Tulkojumā: Mans Dievs, mans Dievs,
kāpēc Tu mani esi atstājis?” [12] Tā
sākas 21. psalms, kas noslēdzas ar
pilnīgu uzticēšanos Dievam: “To
pieminēs un atgriezīsies pie Kunga
visas zemes alas, un Viņa priekšā
zemosies visas tautu ciltis.” [13]

Kādas gan domas un jūtas piepildīja
mūsu Mātes sirdi, dzirdot savu Dēlu
raudam? Gadiem ilgi viņa bija
apcerējusi Dieva gribu attiecībā uz



savu dzīvi. Tagad, redzot savu Dēlu
piekaltu pie krusta, visu pamestu un
atstātu, viņa droši vien atcerējās
Simeona vārdus: tavu pašas dvēseli
pārdurs zobens. Jaunavas Marijas
ciešanas par šo netaisnību, ko cilvēki
bija izdarījuši, bija ne ar ko
nesalīdzināmas, tomēr pat Krusta
ciešanu tumsā ticība ļāva mūsu
Mātei ieraudzīt noslēpumaino visas
cilvēces un ikviena cilvēka
pestīšanas darbu, kas norisinājās
viņas acu priekšā.

Jēzus paļāvības pilnie vārdi deva
Dievmātei jaunu gaismu, lai
saprastu, ka viņas ciešanas to īpašā
veidā vēl vairāk vienoja ar
Atpestīšanu. Mirstot pie krusta, Jēzus
skatiens sastopas ar mātes skatienu -
Viņš redz to sev blakām, pilnībā
vienotu ar Viņu upurī un nodomos.
Tādējādi Jaunavas Marijas fiat – lai
notiek!, ko viņa izteica Eņģeļa
pasludināšanas brīdī, rod pilnīgu
piepildījumu klusajā fiat, ko viņa



atkārto sava Dēla Krusta pakājē. “Būt
uzticīgam nozīmē slepenībā nenodot
to, ko esi pazinis atklātībā.” [14] Ar
savu ikdienas kalpošanu un pilnīgo
atvērtību Dievam Jaunava Marija
bija sevi sagatavojusi šim brīdim.
Viņa zināja, ka dienā, kad Erceņģelis
pasludināja Jēzus ieņemšanu, ar savu
absolūto sevis nodošanu Dieva rokās
viņa labprātīgi bija pieņēmusi arī tos
notikumus, kas risinājās viņas dzīvē
pašlaik un kuros viņa piedalījās ar
pilnīgu iekšēju brīvību: “Dievmātes
sāpes pilnībā saplūst ar viņas Dēla
sāpēm. Tās ir ticības un mīlestības
pilnas sāpes. Kalvārijā Jaunava
Marija piedalās Kristus pestījošajās
ciešanās, pievienojot savu fiat, savu 
lai notiek! Dēla paklausībai
Tēvam.” [15] Dievmāte paliek
uzticīga un “sniedz savam Dēlam
dziedinošu maiguma, vienotības,
uzticības balzamu – pilnīgu „jā”
Dieva Gribai” [16]. Šīs paļāvības
aizsardzībai un aizgādībai Jēzus uztic
svēto Jāni un kopā ar viņu – Savu



Baznīcu uz laiku laikiem. “Lūk, tava
māte!” [17] Viņš saka Jānim.

Uzticība: atbilde, kas nāk no
ticības

Uzticība – tas nozīmē meklēt,
pieņemt un pastāvīgi atbildēt Dieva
gribai… Jaunavas Marijas dzīve bija
kā ticības atbilde visdažādākajās
situācijās. Šāda Marijas atbilde bija
iespējama tāpēc, ka viņas sirdi
aizskāra Dieva vēsts, tas, kā Dievs
viņu uzrunāja, un viņa to apcerēja.
To apliecina pats Kungs, kad,
uzklausot kādas sajūsminātas
sievietes izsaucienu, kas slavina
Jēzus māti, Viņš atklāj patieso
iemeslu, kādēļ Jaunava Marija ir no
tiesas slavējama: “Tiešām svētīgi tie,
kas Dieva vārdu dzird un to
izpilda.” [18]Tā ir viena no
galvenajām atziņām, ko varam
mācīties no mūsu Mātes: uzticība nav
kaut kāda pēkšņa atskārsme, tā
jākopj katru dienu, uzticību nevar



iemantot vienā mirklī. Uzticības
tikums dzimst no stingras
apņemšanās atbildēt savam
aicinājumam; tā sagatavo cilvēku
pieņemt Dieva plānu, taču šī
apņemšanās, šis lēmums prasa no
ikviena nepārtrauktu rīcību saskaņā
ar to.

Mūsu dzīve risinās nemitīgā kustībā,
kur vienus iespaidus, domas un
darbības nomaina citas. Mūsu prātu,
gribu un jūtas nepārtraukti
nodarbina visdažādākās lietas, un
pieredze rāda, ka mēs nespējam
ilgstoši koncentrēt savu uzmanību
un spēkus uz vienu vienīgu objektu.
Tādēļ nevaram runāt par dzīves
viengabalainību, ja, neraugoties uz
visu mainīgo savā dzīvē,
neatceramies, ka cilvēka spēkos ir
pārdomāt un izvērtēt, kādi ir viņa
dzīvesgājuma svarīgākie notikumi,
lai vienmēr rīkotos saskaņā ar paša
savulaik izdarīto izvēli. Ja šādas
iespējas mums nebūtu, mēs varētu



koncentrēties tikai uz mirkļa
pieredzi, kas galu galā novestu pie
paviršības un nepastāvīguma. Svētā
Pāvila vārdiem runājot: “Viss man
atļauts, bet ne viss ir derīgs. Viss man
atļauts, bet es nepakļaušos nekādai
varai.” [19]

Kristietis visus notikumus skata
ticības gaismā, kas ļauj viņam
izvērtēt to patieso nozīmi, saprast, ko
tie viņam vēsta, un, ja tie tiešām ir
svarīgi, paturēt šos notikumus par
atskaites punktu savai tālākajai
rīcībai. Notikumi un situācijas netiek
vērtētas pēc to aktualitātes, bet gan
pēc to kvalitātes. Ticīgs cilvēks vadās
pēc tā, kāda ir konkrētā notikuma
īstā nozīme viņa dzīvē. Tādējādi
patiesi vērtīgās realitātes, kā
mīlestība uz Dievu, dievišķā filiācija,
pārliecība par aicinājumu, Kristus
klātbūtne sakramentos, cilvēka dzīvē
kļūst īsteni iedarbīgas, tās spēj
ietekmēt cilvēka rīcību un
nostiprināt viņā nezūdošas vērtības



un stingru nostāju. Svētais
Hosemarija atgādināja, ka “tikai
tukša vieglprātība kaprīzi maina
savu mīlestības objektu” [20]. Attīstot
šo pašu domu citviet un
iedvesmojoties no zvaigznes, kas bija
trīs Austrumu Gudro ceļvedis, viņš
rakstīja: “Ja aicinājums ir pirmajā
vietā, ja tā ir zvaigzne, kas sākusi
mirdzēt, lai mums rādītu virzienu
mūsu personiskajā Dieva mīlestības
ceļā, tad nebūtu loģiski šaubīties, pat
ja dažkārt mēs to neredzam. Kādos
mūsu iekšējās dzīves brīžos var
gadīties, turklāt gandrīz vienmēr
mūsu vainas dēļ, ka zvaigzne pazūd,
kā tas notika Austrumu Gudro
ceļojumā. Mēs jau zinām sava
aicinājuma dievišķo spožumu un
esam pārliecināti par tā galīgo
raksturu, bet var gadīties, ka, ejot
savas dzīves ceļu, mēs radām
necaurredzamu putekļu – savu
vājību – mākoni, kas neļauj gaismai
tikt cauri.” [21]



Situācijā, kad kaut kas līdzīgs grasās
notikt mūsu dzīvē, mums jāatceras
savas dzīves izšķirošie brīži, kuros
skaidri redzējām, ko Dievs no mums
prasa, un pašaizliedzīgi apņēmāmies
būt Viņam uzticīgi.

Tādējādi atmiņai ir ārkārtīgi būtiska
nozīme mūsu uzticībā; ar tās
palīdzību varam atcerēties magnalia
Dei - varenās lietas, ko Dievs darījis
mūsu katra dzīvē. Tādējādi mūsu
personiskā pieredze dod vielu
dialogam ar Kungu: tā ir papildu
pamudinājums būt konsekventiem,
būt uzticīgiem. Svētais Hosemarija
uzticības tikumā saskata cilvēciskās
brīvības – šī mūsu cildenā
pienākuma – praktisko realizāciju,
kas tiecas pēc kaut kā augstāka;
brīvības, kas sevi atdod
pašaizliedzīgi un ar pilnīgu
apzinātību: tik tiešām mīlestība,
nevis inerce ir tā, kas liek būt
uzticīgiem savam pienākumam un
paša dotajam vārdam. To redzam



Jaunavas Marijas dzīvē un Izraēļa
tautas vēsturē: “Apdomā to, Jēkab un
Israēl, jo tu Mans kalps! Es tevi
radīju, tu esi Mans kalps; Israēl, Es
tevi neaizmirsīšu! Es izgaisinu tavus
pārkāpumu kā miglu un lieku izklīst
taviem grēkiem kā mākonim.
Atgriezies pie Manis, jo Es tevi
atpestīšu!” [22] Atceroties Kunga lielo
žēlsirdību pasaulē un ikviena cilvēka
dzīvē, mēs jūtam sevī pamudinājumu
būt uzticīgiem.

Žēlastība un gaisma, ko Dievs mums
dāvā, kad pieņemam sakramentus,
lūdzamies, saņemam garīgās
formācijas līdzekļus, arī tad, kad
sanākam kopā ar savējiem vai kad
strādājam, rāda mums praktisku,
konkrētu ceļu, kā būt uzticīgiem savā
ikdienas dzīvē. Šī Dieva gaisma mūs
dara dievbijīgākus un palīdz augt
brālīgā mīlestībā; tā mudina veikt
apustulisko darbu un palīdz mūsu
ikdienas pienākumus darīt ar prieku
un kalpošanas garā. Ja vien mēs



ieklausīsimies un paklausīsim
domām, lēmumiem un sirsnīgajiem
pamudinājumiem, ko Svētais Gars
mūsos iedveš, mēs pastāvīgi augsim
savā uzticībā un palīdzēsim Dieva
plāniem īstenoties virs zemes, paši,
iespējams, to pat neapzinoties.

Cik gan auglīga ir ticība, kas balstās
mūsu personiskās dzīves notikumos!
Mēs neesam vieni. Mēs visi esam
atkarīgi no Dieva žēlastības un cits
no cita. Mūsu kristīgais aicinājums
uzliek mums par pienākumu vest pie
Dieva mīlestības daudz jo daudz
cilvēku. Situācijās, ko ir grūti
pieņemt, kā sarežģījumi ģimenē,
slimība, garīgais sausums,
neveiksmes darbā, mēs meklējam un
vēlamies it visā pieņemt Dieva gribu.
“Ja mēs esam no Dieva labu
saņēmuši, kā tad lai mēs arī
nesaņemam ļaunu?” [23]ar Ījaba
muti saka Dievišķā Gudrība.



Tādējādi mēs vairs neuzlūkosim
kārdinājumu brīžus kā kaut ko
nošķirtu un nesavienojamu ar mūsu
pagātnes iedvesmām un
pieņemtajiem lēmumiem, jo arī
kārdinājumiem ir sava vieta
dievišķajā pestīšanas plānā.

J.J. Marcos

_____________________

[1] Lk 2, 23.

[2] Sal. Lk 2, 26.

[3] Lk 2, 29-32.

[4] Sal. Lk 2, 34-35.

[5] Lk 2, 19; sal. Lk 2, 51.

[6] Jānis Pāvils II, Homīlija Meksikas
Metropoles katedrālē, 26-I-1979.

[7] Jānis Pāvils II, Homīlija Meksikas
Metropoles katedrālē, 26-I-1979.



[8] Jānis Pāvils II, Homīlija Meksikas
Metropoles katedrālē, 26-I-1979.

[9] Lk 2, 52.

[10] Lk 2, 34.

[11] Jānis Pāvils II, Homīlija Meksikas
Metropoles katedrālē, 26-I-1979.

[12] Mk 15, 34.

[13] Ps 22 (21), 28.

[14] Jānis Pāvils II, Homīlija Meksikas
Metropoles katedrālē, 26-I-1979.

[15] Benedikts XVI, Uzruna pēc Kunga
Eņģeļa lūgšanas, 17-IX-2006.

[16] Hosemarija Eskriva de Balaguers,
Krustaceļš, IV stacija.

[17] Jņ 19, 27.

[18] Lk 11, 28.

[19] 1 Kor 6, 12.



[20] Hosemarija Eskriva de Balagers,
Kad Kristus iet garām, nr. 75.

[21] Hosemarija Eskriva de Balagers,
Kad Kristus iet garām, nr. 34.

[22] Jes 44, 21-22.

[23] Īj 2, 10.

J.J. Marcos

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/macities-but-uzticigam/
(8.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/macities-but-uzticigam/
https://opusdei.org/lv-lv/article/macities-but-uzticigam/

	Mācīties būt uzticīgam

