
opusdei.org

Ceļvedis pāvesta
Franciska ekoloģijas
tēmai veltītajā
enciklikā „Esi
slavēts”

Ceturtdien, 18. jūnijā, Vatikānā
notika pāvesta Franciska jaunās
enciklikas „Esi
slavēts” (Laudato si’)
prezentācija. Kādu pasauli mēs
gribam nodot tālāk tiem, kuri
dzīvos pēc mums – bērniem,
kuri aug? – ir centrālais šīs
enciklikas jautājums.
Dokuments ir veltīts rūpēm par
„kopējām mājām”, proti, mūsu
planētu zemi.



23.06.2015

Piedāvājam iepazīties ar enciklikas
„Esi slavēts” ceļvedi, kas ir
kāpalīglīdzeklis lasīšanai, ļauj redzēt
saturu kopumā un saskatīt tā
galvenās līnijas. Iekavās atrodamie
numuri attiecas uz enciklikas
paragrāfiem. Ar enciklikas tekstu
angļu, vācu, franču, itāļu, poļu u.c.
svešvalodās var iepazīties Vatikāna
mājas lapā.

Kopskats

„Kādu pasauli mēs gribam nodot
tālāk tiem, kuri dzīvos pēc mums –
bērniem, kuri aug?” (160). Tas ir
centrālais jautājums gaidītajā
pāvesta Franciska enciklikā „Esi
slavēts”, kas veltīta rūpēm par
kopējām mājām. Pāvests tajā norāda:
„Šis jautājums attiecas ne tikai uz
apkārtējo vidi izolēti, jo to nevar



uzdot fragmentāri,” tas liek mums
pārdomāt eksistences jēgu un dzīves
pamatvērtības: „Kāpēc esam
piedzimuši? Kāpēc strādājam un
cīnāmies? Kāpēc šai zemei esam
vajadzīgi?” „Ja neizvirzām šos
fundamentālos jautājumus”, saka
pāvests, „nedomāju, ka mūsu rūpes
par ekoloģiju novedīs pie nozīmīgiem
rezultātiem.”

Enciklikas nosaukums ir ņemts no
svētā Franciska slavas dziesmas
izsauciena „Laudato si’, mi’ Signore” -
„Esi slavēts, mans Kungs!”. Savā
saules dziesmā jeb slavas dziesmā
radībai viņš atgādināja, ka mūsu
kopējās mājas „ir kā māsa, ar kuru
vienoti dzīvojam, un kā skaista māte,
kas mūs apskauj” (1). „Mēs paši esam
no zemes pīšļiem (sal. Rad 2, 7).
Mūsu pašu miesa ir veidota no šīs
planētas pirmelementiem. Tās gaiss
ļauj mums elpot, bet tās ūdens mūs
atdzīvina un atjauno.” (2)



Bet tagad šī postītā un laupītā zeme
sūdzas, viņas vaidi pievienojas visu
šīs pasaules pamesto vaidiem.
Pāvests Francisks aicina ieklausīties
tajos un mudina visus un katru
atsevišķi – vientuļos, ģimenes,
vietējās kopienas, valstis un
starptautiskās organizācijas – uz
„ekoloģisko atgriešanos”, lai, svētā
Jāņa Pāvila II vārdiem runājot,
„mainītu kursu”, uzņemoties skaisto
un atbildīgo iesaistīšanos rūpēs par
kopējām mājām. Vienlaikus pāvests
Francisks atzīst, ka „redzam arvien
lielāku jūtīgumu attieksmē pret vidi
un rūpēs par dabu, cilvēkos arī
nobriest patiesas un sāpju pilnas
raizes par to, kas notiek ar mūsu
planētu” (19). Cauri visai enciklikai
vijas cerības pilns skatījums, kas
sniedz skaidru un cerības pilnu vēsti:
„Cilvēce vēl ir spējīga sadarboties, lai
veidotu mūsu kopējās mājas” (13);
„cilvēks vēl ir spējīgs pozitīvi
ietekmēt” (58); „viss vēl nav zaudēts,
jo cilvēks, kas ir spējīgs pazemot sevi



līdz pat galējībai, var arī mainīt sevi
un atkal izvēlēties labo,
atdzimt” (205).

Pāvests Francisks, protams, vēršas
pie katoļticīgajiem, atsaucoties uz
svētā Jāņa Pāvila II vārdiem:
„kristieši savu atbildību izprot kā
harmonijas uzturēšanu radības vidū
un savus pienākumus pret dabu un
Radītāju kā savas ticības
elementu” (64), bet piedāvā „dialogu
par mūsu kopējām mājām uzsākt ar
visiem” (3). Dialoga tēma caurauž
visu enciklikas tekstu un 5. nodaļā
tas tiek piedāvāts kā problēmas
risinājuma instruments. Jau no
sākuma pāvests Francisks atgādina,
ka arī „citas Baznīcas un kristīgās
kopienas, līdzīgi kā citas reliģijas ir
paudušas nopietnas bažas un
attīstījušas vērtīgas pārdomas” par
ekoloģijas tematu (7). Vēl vairāk,
pāvests izteikti pieņem viņu
ieguldījumu, sākot jau ar viņam
dārgo „ekumenisko patriarhu



Bartolomeju” (7), kuru bieži citē 8. un
9. paragrāfā. Turklāt pāvests
vairakkārt pateicas šajā lietā
iesaistītajām personām – gan
atsevišķiem cilvēkiem, gan arī
organizācijām un institūcijām – un
atzīst, ka „daudzo zinātnieku,
filozofu, teologu un sociālo
organizāciju domas ir bagātinājušas
Baznīcas izpratni šajos
jautājumos” (7), un aicina visus atzīt
„to bagātību, ko reliģijas var piedāvāt
integrālai ekoloģijai un cilvēces
pilnīgai attīstībai” (62).

Enciklikas plāns ir iezīmēts 15.
paragrāfā. Dokumentu veido sešas
nodaļas. Pāvests iepazīstina mūs ar šī
brīža situāciju, balstoties uz
mūsdienās pieejamajiem labākajiem
zinātnes sasniegumiem (1. nod.),
konfrontē to ar Bībeli un jūdu-
kristīgo tradīciju (2. nod.), izceļot
problēmu saknes (3. nod.), kas saistās
ar tehnokrātiju un pārmērīgu cilvēka
pašpietiekamību. Enciklika piedāvā



(4. nod.) „integrālu ekoloģiju, kurā
skaidri ietilpst cilvēciskā un sociālā
dimensija” (137), kas ir nesaraujami
saistīta ar vides jautājumu. Šajā
perspektīvā pāvests Francisks
piedāvā (5. nod.) sākt katrā
sabiedriskās, ekonomiskās un
politiskās dzīves līmenī atklātu
dialogu, kas noteiktu skaidrus
lēmumu pieņemšanas procesus, un
atgādina (6. nod.), ka neviens
projekts nevar būt efektīvs, ja to
neatdzīvina labi veidota un atbildīga
sirdsapziņa. Pāvests iesaka
izaugsmes virzienus gan izglītības,
garīgajā un ekleziālajā, gan arī
politiskajā un teoloģiskajā līmenī.
Teksts noslēdzas ar divām lūgšanām,
no kurām viena tiek piedāvāta
visiem, kuri tic „vienam Dievam
Radītājam un Tēvam” (246), un otra –
tiem, kuri tic Jēzum Kristum. Šo
ticību nemitīgi iezīmē refrēns „Esi
slavēts”, ar kuru iesākas un
noslēdzas enciklika.



Tekstu caurvij vairākas tematiskas
līnijas, kas tiek aplūkotas no
dažādām perspektīvām, kas piešķir
tām spēcīgu vienotību: „ciešā saikne
starp nabagiem un planētas
trauslumu; pārliecība, ka viss
pasaulē ir cieši saistīts; jauno
paradigmu un varas formu, kuras
izriet no tehnoloģijām, kritika;
aicinājums meklēt citus ekonomikas
un attīstības izpratnes veidus; katras
radības vērtība; ekoloģijas humānā
jēga; nepieciešamība vest atklātas un
godīgas debates; nopietna
starptautiskās un vietējās politikas
atbildība; atmešanas kultūra un
jauna dzīves stila piedāvājums” (16).

Pirmā nodaļa – kas notiek ar mūsu
mājām

Šī nodaļa balstās uz jaunākajiem
zinātniskajiem atklājumiem
apkārtējās vides jomā. Tas ir veids,
kā ieklausīties radības saucienā,
„personīgi sajust sāpes par to, kas



notiek ar pasauli, un tādējādi
saskatīt, kāds ir ieguldījums, ko katrs
var sniegt” (19). Šajā nodaļā tiek
aplūkoti „pašreizējās ekoloģiskās
krīzes dažādie aspekti” (15).

Klimata pārmaiņas: „Klimata
pārmaiņas ir globāla problēma, kas
nopietni ietekmē apkārtējo vidi,
sociālo, ekonomisko, ienākumu
sadales un politisko sfēru un veido
vienu no galvenajiem šodienas
izaicinājumiem cilvēcei” (25). Ja
„klimats ir visu kopējs labums, kas ir
priekš visiem” (23), tā
pasliktināšanās vissmagāk ietekmē
nabagus. Tomēr „šķiet, ka tie, kuriem
ir vairāk resursu un lielāka
ekonomiskā un politiskā vara,
koncentrē savus spēkus, lai noslēptu
problēmas un to simptomus” (26).
„Fakts, ka nereaģējam uz šīm mūsu
brāļu un māsu dramatiskajām
situācijām, liecina par to, ka esam
zaudējuši atbildības izjūtu par



tuvākajiem, uz ko balstās katra
pilsoniskā sabiedrība” (25).

Ūdens problēma: Pāvests tiešā veidā
apgalvo, ka „piekļuve dzeramajam
un tīrajam ūdenim ir būtiskas,
fundamentālas un universālas
cilvēka tiesības, jo no tā ir atkarīga
cilvēku izdzīvošana un tādēļ tas ir
priekšnoteikums citām
cilvēktiesībām”. Atņemt nabagiem
piekļuvi ūdenim nozīmē liegt tiem
„tiesības uz dzīvību, kas sakņojas
viņu neaizskaramajā cieņā” (30).

Bioloģiskās daudzveidības
aizsardzība: „Katru gadu pazūd
tūkstošiem augu un dzīvnieku sugu,
kuras mēs nekad nepazīsim, ko mūsu
bērni nevarēs redzēt, kas būs
zudušas uz visiem laikiem” (33). Tie
nav tikai kaut kādi izmantojamie
„resursi”, bet tām ir vērtība pašām
par sevi. Šajā ziņā „ir cildināmi un
reizēm apbrīnojami zinātnieku un
tehniķu pūliņi, cenšoties atrisināt



cilvēka radītās problēmas”, bet
cilvēka iejaukšanās finanšu un
patēriņa dēļ „noved pie tā, ka zeme,
kurā mēs dzīvojam, zaudē savu
bagātību un skaistumu, un kļūst
aizvien ierobežotāka un
pelēkāka” (34).

Ekoloģiskais parāds: Starptautisko
attiecību ētikas ietvarā enciklika
norāda uz „īsta ‘ekoloģiskā parāda’”
esamību (51), īpaši to var teikt par
Ziemeļiem attiecībā pret pasaules
Dienvidiem. Klimata izmaiņu priekšā
ir „atšķirīga atbildība” (52), un
lielāka atbildība gulstas uz attīstīto
valstu pleciem.

Apzinoties, cik liela nevienprātība
valda šo problēmu sakarā, pāvests
Francisks atklāj, ka viņu dziļi aizskar,
cik „reakcija ir vāja”, redzot tik
daudzu cilvēku un tautu dramatisko
stāvokli. Lai gan netrūkst pozitīvu
piemēru (58), viņš norāda uz
„zināmu pasivitāti un neapdomīgu



bezatbildību” (59). Pietrūkst
atbilstošas kultūras (53) un gatavības
mainīt dzīves stilus, ražošanu un
patērēšanu (59) laikā, kad būtu
steidzami „jārada tāda normatīvā
sistēma, kas (…) nodrošinātu
ekosistēmu aizsardzību” (53).

Otrā nodaļa – Radības Evaņģēlijs

Lai risinātu iepriekšējā nodaļā
iezīmētās problēmas, pāvests
Francisks pārlasa Bībeles stāstus,
piedāvā vispusīgu skatījumu, kas
sakņojas jūdu-kristīgajā tradīcijā, un
runā par cilvēka „lielo atbildību” (90)
attieksmē pret radību, kā arī norāda
uz ciešo saikni starp visām radībām
un to faktu, ka „apkārtējā vide ir
kopējs labums, visas cilvēces
mantojums, par kuru visi ir
atbildīgi” (95).

Bībelē „Dievs, kurš atbrīvo un
atpestī, ir tas pats Dievs, kurš radīja
visumu. (…) Viņā apvienojas
mīlestība un spēks” (73). Radīšanas



stāstam ir centrālā nozīme pārdomās
par attiecībām starp cilvēku un citām
radībām, kā arī par to, kā grēks
izjauc visas radības līdzsvaru: „Šie
apraksti atgādina, ka cilvēka
eksistence balstās uz trīs cieši
saistītām fundamentālām attiecībām:
attiecībām ar Dievu, ar tuvāko un ar
zemi. Saskaņā ar Bībeli šīs trīs vitālās
attiecības ir sarautas ne tikai ārēji,
bet arī mūsos pašos. Šī plaisa ir
grēks.” (66)

Tāpēc, pat ja „kristieši dažkārt ir
kļūdaini skaidrojuši Svētos Rakstus,
mums šodien uzstājīgi jāatzīst, ka
neskatoties uz faktu, ka cilvēki ir
radīti pēc Dieva attēla un saņēmuši
sūtību pakļaut zemi, to tomēr nevar
saprast kā absolūtu dominēšanu pār
citām radībām” (67). Cilvēkam
pienākas atbildība „’kopt un sargāt’
pasaules dārzu (sal. Rad 2,15)”, zinot,
ka „mēs neesam citu radību galējais
mērķis. Tieši otrādi, visas radības



virzās kopā ar mums un caur mums
uz kopīgo mērķi, kas ir Dievs” (83).

Tas, ka cilvēks nav visuma īpašnieks,
„nenozīmē, ka visas dzīvās radības
vajag novienādot savā starpā un
atņemt [cilvēkam] viņa īpašo
vērtību”, kas dara viņu atšķirīgu; „tas
nenozīmē arī zemes dievišķošanu,
kas mūs attālinātu no aicinājuma
līdzdarboties ar to un sargāt tās
trauslumu” (90). Šai ziņā „katra
nežēlība pret jebkuru radību ‘ir
pretrunā ar cilvēka cieņu’” (92), bet
„autentiskas iekšējās vienotības ar
citām dabas būtnēm nosacījums ir
maigums, līdzjūtība un rūpes par
cilvēciskajām būtnēm” (91). Pāvests
norāda, ka ir vajadzīga universālas
vienotības apziņa: „Viena Tēva radīti,
mēs, visas pasaules būtnes, esam
vienotas neredzamām saitēm un
veidojam sava veida universālu
ģimeni, (…) kas liek mums ievērot
svētu, mīlošu un pazemīgu
cieņu” (89).



Šī nodaļa noslēdzas ar kristīgās
atklāsmes kodolu: „Jēzus, kas dzīvoja
uz zemes,” ar „savām konkrētajām
un mīlestības pilnajām attiecībām ar
pasauli” ir „augšāmcēlies un
godpilns, klātesošs un valda pār visu
radību” (100).

Trešā nodaļa – Ekoloģiskās krīzes
cilvēciskā sakne

Šī nodaļa iepazīstina ar pašreizējās
situācijas analīzi „tādā veidā, lai
ņemtu vērā ne tikai simptomus, bet
arī visdziļākos cēloņus” (15) dialogā
ar filozofiju un humanitārajām
zinātnēm.

Vispirms rodamas pārdomas par
tehnoloģiju: ar pateicību tiek atzīts to
ieguldījums dzīves apstākļu
uzlabošanā (102-103), tomēr tas ļauj
„tiem, kam pieder zināšanas un jo
īpaši ekonomiskā vara, īstenot
ievērojamu kundzību pār cilvēcisko
dzimumu un visu pasauli
kopumā” (104). Tā ir tehnokrātiskās



kundzības loģika, kas ved pie dabas
iznīcināšanas, kā arī pie vājāko
personu un tautu izmantošanas.
„Tehnokrātiskā paradigma cenšas
īstenot savu kundzību arī pār
ekonomiku un politiku” (109),
traucējot atzīt, ka tirgus vien
negarantē integrālu cilvēcisku
attīstību un sabiedrisko
integrāciju” (109).

Mūsdienu laikmetā ir vērojams
pārmērīgs antropocentrisms (116):
cilvēks vairs neatzīst savu patieso
stāvokli attiecībā pret pasauli un
pieņem pašpietiekamības nostāju,
kas pārlieku vērsta tikai uz sevi un
savu varu. No tā izriet „lieto un
izmet” loģika, kas attaisno jebkuru
atmešanas veidu, vai tā būtu
ekoloģiska, vai cilvēciska atmešana,
kas pret citiem un pret dabu attiecas
kā pret vienkāršu priekšmetu un ved
pie neskaitāmām uzkundzēšanās
formām. Tā ir loģika, kas ved pie
bērnu izmantošanas, vecu ļaužu



pamešanas, citu cilvēku
paverdzināšanas, tirgus
pašregulācijas spējas pārvērtēšanas,
cilvēku tirdzniecības, izmirstošu
dzīvnieku ādas un „asiņaino
dimantu” komercijas. Tā ir tā pati
loģika, kas piemīt daudzajām
„mafijām” – orgānu nelegālai
tirdzniecībai, narkobiznesam un
ieņemto bērnu nogalināšanai, ja tie
neatbilst vecāku plāniem. (123)

Šai gaismā enciklika nodarbojas ar
divām mūsdienu pasaulei būtiskām
problēmām. Vispirms darbu:
„Jebkurā izpratnē par integrālo
ekoloģiju, kas neizslēdz cilvēku,
obligāti ir jāņem vērā darba
vērtību” (124), kā arī jāpārstāj
investēt cilvēkos ar mērķi gūt tūlītēju
lielu peļņu, jo tas nenes nekādu
labumu sabiedrībai (128).

Otra problēma attiecas uz zinātniskā
progresa ierobežojumiem ar tiešu
norādi uz ģenētiski modificēto



pārtiku (132-136), kas ir „sarežģīts
jautājums” (135). Lai arī dažos
reģionos tās izmantošana ir
veicinājusi ekonomisko izaugsmi, kas
ir palīdzējusi atrisināt atsevišķas
problēmas, tomēr nākas sastapties ar
ievērojamām grūtībām, kuras
nedrīkst novērtēt par zemu” (134), kā
pirmo minot jau to, ka „auglīgas
zemes koncentrējas tikai dažu
personu rokās” (134).

Pāvests Francisks īpaši pauž rūpes
par nelielajiem ražotājiem un
zemniekiem, bioloģisko
daudzveidību, ekosistēmu tīklu.
Tāpēc ir nepieciešamas „zinātniskās
un sociālās debates, kurām ir jābūt
atbildīgām un plašām, tādām, kas
aptver visu pieejamo informāciju un
sauc lietas to īstajā vārdā”, sākot ar
„dažādiem neatkarīgiem un
starpdisciplināriem
pētījumiem” (135).



Ceturtā nodaļa – Integrālā
ekoloģija

Enciklikas piedāvājuma kodols ir
integrālā ekoloģija kā jaunā
taisnīguma paradigma; ekoloģija,
„kas integrē specifisko cilvēka vietu
šai pasaulē un viņa attiecības ar
apkārtesošo realitāti” (15). Patiešām,
mēs „nedrīkstam raudzīties uz dabu
kā kaut ko no mums atšķirtu vai
vienkāršu mūsu dzīves
ietvaru” (139). Tas attiecas uz visām
jomām, kurās dzīvojam: ekonomiku
un politiku, dažādām kultūrām, jo
īpaši, visapdraudētākajām, kā arī
katru mūsu ikdienas dzīves brīdi.

Integrāla perspektīva uz spēles liek
arī institūciju ekoloģiju: „Ja viss ir
savstarpēji saistīts, tad arī sabiedrībā
esošo institūciju stāvoklis atstāj sekas
uz vidi un cilvēciskās dzīves kvalitāti:
„Katrs pārkāpums pret solidaritāti
un pilsonisko draudzību kļūst par
ekoloģiskiem draudiem” (142).



Ar daudziem konkrētiem piemēriem
pāvests Francisks pamato savu
domu: pastāv saikne starp vides,
sociālajiem un cilvēciskajiem
jautājumiem, ko nekad nedrīkst
pārraut. Tādējādi, „vides problēmu
analīze nav atraujama no cilvēciskā,
ģimenes, darba un pilsētas konteksta,
kā arī no katra cilvēka attiecībām ar
sevi pašu” (141), jo „nepastāv divas
atsevišķas krīzes, viena vides un otra
sociālā, bet gan viena vienīga,
komplicēta sociālā un vides
krīze” (139).

Šī integrālā ekoloģija „ir nešķirama
no kopējā labuma jēdziena” (156),
kas tomēr ir jāsaprot konkrētā veidā:
šodienas kontekstā, kad „eksistē
daudzas dažādas nevienlīdzības un
aizvien vairāk ir atmesto cilvēku,
kuriem liegtas cilvēku
pamattiesības”, cīnīties par kopējo
labumu nozīmē veikt solidāras
izvēles, „dodot priekšroku
visnabadzīgākajiem” (158). Tas ir arī



vislabākais veids, lai nākamajām
paaudzēm atstātu labvēlīgu vidi
nevis tikai vārdos, bet arī ar rūpēm
par mūsdienu nabadzīgajiem, kā to
jau uzsvēra Benedikts XVI: „vēl
vairāk par lojālu solidaritāti starp
paaudzēm ir nekavējoties jāatjauno
morāla paaudzes aptveroša
solidaritāte” (162).

Integrālā ekoloģija skar arī ikdienas
dzīvi, kurai enciklikā atvēlēta īpaša
uzmanība, it sevišķi runājot par
pilsētas vidi. Cilvēciskajai būtnei
piemīt lielas piemērošanās spējas, un
„apbrīnojama ir personu un grupu
radošā pieeja un dāsnums, pārvarot
vides ierobežojumus, (...) mācoties
savu eksistenci orientēt arī
nesakārtotības un apdraudētības
apstākļos” (148). Neraugoties uz to,
autentiska attīstība prasa integrālu
cilvēciskās dzīves kvalitātes
uzlabošanu sabiedriskajā telpā,
dzīvesvietā, transportā, utt.
(150-154).



Arī „miesa mūs nostāda tiešās
attiecībās ar vidi un citām dzīvām
būtnēm. Nepieciešams pieņemt savu
ķermeni kā Dieva dāvanu, lai
pieņemtu visu pasauli kā Tēva
dāvanu un kopējo māju; savukārt
kundzības pār savu ķermeni loģika
pārvēršas par smalki apslēptu
uzkundzēšanās radībai loģiku” (155).

Piektā nodaļa – Orientēšanās un
darbības vadlīnijas

Šai nodaļā izskatīts jautājums par to,
ko varam darīt un kas ir jādara. Ar
analīzi vien nepietiek: ir vajadzīgi
„dialoga un rīcības piedāvājumi, kas
aptver gan mūs katru, gan arī
starptautisko politiku” (15), un „kas
mums palīdz iziet no pašiznīcības
spirāles, kurā esam iekrituši” (163).
Pāvests Francisks aicina uzmanīties,
lai konkrētu ceļu īstenošana nenotiek
ideoloģiskā, virspusējā vai
reducējošā veidā. Tāpēc ir
nepieciešams dialogs – termins, kurš



neiztrūkst nevienā no šīs nodaļas
daļām: „Pastāv diskusijas par vides
jautājumiem, kurās ir grūti sasniegt
vienprātību. (...) Baznīca nepretendē
sniegt norādes zinātniskos
jautājumos, nedz arī aizvietot
politiku, bet aicina uz godīgām un
atklātām debatēm, lai individuālas
vajadzības vai ideoloģijas nenodarītu
postu kopējam labumam” (188).

Balstoties uz šo, pāvests Francisks
nebaidās izteikt stingru vērtējumu
par pēdējā laika starptautiskajām
tendencēm: „augsta mēroga vides
tematikai veltītas starptautiskās
sanāksmes pēdējos gados nav
spējušas sniegt gaidīto, jo
nepieņemto politisko lēmumu dēļ
nav panāktas patiešām nozīmīgas un
efektīvas globālas vienošanās par
ekoloģijas jautājumiem” (166). Un ir
jāprasa, „kāpēc šodien vēlas saglabāt
varu, kuru cilvēki atcerēsies kā tādu,
kas nespēja iejaukties, kad tas bija
jādara nekavējoties?” (57). Ir



vajadzīgas, kā to vairākkārt, sākot no
Pacem in terris, atgādinājuši pāvesti,
efektīvas globālās pārvaldīšanas
formas un instrumenti (175):
„nepieciešams vienoties par
pārvaldīšanas režīmiem attiecībā uz
visu tā dēvēto globālo kopējo labumu
spektru” (174), ievērojot to, ka „vides
aizsardzību nav iespējams
nodrošināt, pamatojoties tikai uz
finansiālajiem izmaksu un ienākumu
aprēķiniem. Vide ir viens no tiem
labumiem, kuriem tirgus mehānismi
nespēj nodrošināt nepieciešamo
aizstāvību un atbalstu” (190, kurā
citēts Baznīcas sociālās mācības
kompendijs).

Šai pašā nodaļā pāvests Francisks
uzsver, ka ir jāattīsta godīgi un
atklāti lēmumu pieņemšanas procesi,
lai varētu „atšķirt”, kādas politikas
un iniciatīvas var vest pie „patiesa
integrāla progresa” (185). Jauna
projekta izpēte īpašā veidā prasa
noskaidrot, kādu iespaidu tas atstās



uz vidi, „prasa atklātus politiskos
procesus, kas ir pakļauti dialogam,
kamēr korupcija, kas apmaiņā pret
pakalpojumiem slēpj patieso
projekta iespaidu uz vidi, bieži ved
pie apstrīdamiem lēmumiem, kuros
tiek apiets pienākums informēt un
veikt padziļinātas debates” (182).

Īpaši uzstājīgi skan aicinājums
politiski atbildīgajām personām
atteikties no „efektivitātes” un
„tūlītējas labuma gūšanas” (181)
loģikas, kas šodien dominē: „ja
cilvēkiem pietiks drosmes to darīt,
tad viņi atkal varēs atpazīt cieņu, ko
Dievs tiem ir devis kā personām, un
pēc sava ceļojuma vēsturē atstās
dāsnas atbildības liecību” (181).

Sestā nodaļa – Izglītība un
ekoloģiskais garīgums

Pēdējā nodaļā tiek runāts par sirds
ekoloģisko atgriešanos, uz ko
enciklika aicina. Kultūras krīzes
saknes ir ļoti dziļas un nav viegli no



jauna pārdēstīt ieradumus un
uzvedību. Izglītība un formācija
paliek galvenie izaicinājumi:
„Katrām pārmaiņām nepieciešama
motivācija un izglītošanās
process” (15); tas attiecas uz visām
izglītības jomām, pirmkārt „skolu,
ģimeni, komunikācijas līdzekļiem,
katehēzi” (213).

Izejas punkts ir „tēmēt uz citu dzīves
stilu” (203-208), kas reizē paver
iespēju „vingrināties izdarīt veselīgu
spiedienu uz tiem, kuru rokās ir
politiskā, ekonomiskā un sociālā
vara” (206). Tas ir tas, kas notiek, kad
patērētājiem ar savām izvēlēm
izdodas „mainīt uzņēmumu darbību,
liekot tiem pārskatīt savu ietekmi uz
apkārtējo vidi un ražošanas
modeļus” (206).

Pāvests Francisks norāda, ka
nedrīkst par zemu novērtēt to, cik
svarīga ir izglītība vides aizsardzības
jomā, mācot, piemēram, kā



samazināt ūdens patēriņu ikdienā,
šķirot atkritumus vai „nodzēst
nevajadzīgās gaismas” (211):
„Integrāla ekoloģija sastāv arī no
vienkāršiem ikdienas žestiem, ar
kuriem laužam vardarbības,
izmantošanas un egoisma
loģiku” (230). Tas viss kļūs
vienkāršāks, pateicoties
kontemplatīvam skatienam, kura
avots ir ticība: „Ticīgais kontemplē
pasauli nevis no ārpuses, bet no
iekšpuses, atzīstot tās saites, ar
kurām Tēvs mūs savienoja ar visām
būtnēm. Turklāt ekoloģiskā
atgriešanās, attīstot noteiktas spējas,
ar kurām Dievs ir apveltījis katru
ticīgo, ved uz radošuma un
entuziasma progresu” (220).

Turpinājumā varam saskatīt
apustuliskajā pamudinājumā 
Evangelii Gaudium piedāvāto līniju:
„Mērenībai, kas tiek izdzīvota brīvi
un apzināti, piemīt atbrīvojošs
spēks” (223), tāpat kā „laime prasa,



lai mēs prastu ierobežot dažas
vajadzības, kas mūs apdullina, un lai
tādējādi mēs būtu atvērti daudzām
iespējām, ko piedāvā dzīve” (223).
Tādā veidā kļūst iespējams „no jauna
saredzēt, ka mēs esam cits citam
vajadzīgi, ka esam atbildīgi par
citiem un pasauli, ka ir vērts būt
labiem un godīgiem” (229).

Šajā ceļā mūs pavada svētie. Svētais
Francisks, kas tiek vairākas reizes
citēts, ir „visspožākais piemērs tam,
ka vajag rūpēties par to, kas vājš.
Viņš ir integrālas, priecīgi izdzīvotas
ekoloģijas paraugs” (10). Viņš ir
piemērs tam, ka „rūpes par dabu,
taisnīgums pret nabagiem, pūliņi
sabiedrības labā un iekšējais miers ir
nešķirami” (10). Enciklikā tiek minēts
arī svētais Benedikts, svētā Terēze no
Lizjē un svētīgais Šarls de Fuko.

Pēc enciklikas „Esi slavēts”
iznākšanas sirdsapziņas izmeklēšanā
– instrumentā, kuru Baznīca



ticīgajiem vienmēr ir ieteikusi, lai
dzīvotu attiecību ar Kungu gaismā –
vajadzēs iekļaut jaunu dimensiju,
kurā ņemts vērā ne tikai tas, kādas ir
bijušas mūsu attiecības ar Dievu,
citiem cilvēkiem un sevi pašu, bet arī
ar visām radībām un dabu.

LRKB IC/CCEE

Foto: assisiofm.it

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/laudato-si-la-enciclica-del-
papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-

casa-comun/ (31.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/lv-lv/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/lv-lv/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/lv-lv/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/

	Ceļvedis pāvesta Franciska ekoloģijas tēmai veltītajā enciklikā „Esi slavēts”

