
opusdei.org

Kaut kas liels un, lai
tā būtu mīlestība
(VI): Lai mūzika
skanētu

Opus Dei aicinājums ir spēlēt
partitūru, spēlēt Dieva mūziku,
kurai ir tik daudz variāciju, cik
cilvēku.

5.12.2020

Kad Jēzus runāja par Dieva valstību,
Viņš zināja, ka tas ir kaut kas
pavisam atšķirīgs no tā, ko varēja
iedomāties tie, kas Viņu klausījās,
tāpat kaut kas ļoti atšķirīgs par to, ko



mēs šodien mēdzam iedomāties.
Tādēļ Jēzus izmanto līdzības, stāstus
un tēlus, kas ne tik daudz sniedz
kādu definīciju, cik aicina mūs
tuvoties noslēpumam. Kristus,
piemēram, salīdzināja Dieva valstību
ar sinepju graudiņu „… kas iesēts
zemē, tā ir vismazākā no visām
sēklām virs zemes, bet iesēta augtin
aug un kļūst lielāka par visiem dārza
augiem, un tai izaug lieli zari, kuru
paēnā var ligzdot debesu putni” (Mk
4,31-32). Viens mazs graudiņš, kas
tiek iesēts zemē, pazūd no ļaužu
acīm un iekrīt aizmirstībā, bet
turpina augt, kamēr vēsture rit savu
gaitu, šķietami viņam tik tāla. Tas
aug pat naktī, kad neviens par to
nerūpējas, kad neviens tam
nepievērš uzmanību.

1928. gada 2. oktobrī Dievs ļāva
svētajam Hosemarijam savā dvēselē
kādu graudiņu, ko tikai Viņš varēja
būt iesējis: kādu mazu sinepju
graudiņu, kura aicinājums bija augt



lielajā Baznīcas dārzā. Ir
saglabājusies kāda rakstiskā liecība,
ko svētais Hosemarija uzrakstījis
dažus mēnešus pēc šī notikuma un
kur viņš apraksta šī graudiņa 
ģenētisko kodu: „Vienkārši kristieši.
Mīklas ieraugs. Mūsu ir ikdienišķais,
dabiskums. Līdzeklis: profesionālais
darbs. Visi lai ir svēti! Klusa
atdošanās” [1]. Kopš brīža, kad Dievs
viņam deva uzdevumu kopt šo sēklu,
svētais Hosemarija nedzīvoja nekam
citam. Un tas, kas tobrīd bija tikai
apsolījums, cerība, šodien ir salapojis
koks, kas uzņem daudzas dvēseles un
daudzām dzīvēm piešķir jēgu.

Ir normāli vēlēties būt svētam

„Katram svētajam – saka pāvests – ir
sava misija; (…) tā ir dāvana, ko
Svētais Gars ņem no Jēzus Kristus
bagātībām un dāvā cilvēkiem” [2].
Svētais Hosemarija saņēma kādu
vēstījumu un to iemiesoja dzīvē. Viņš
pats tapa par šo vēsti, viņa dzīve un



viņa vārdi sāka ieinteresēt daudzus.
„ Lai tava dzīve nav neauglīga! Esi
noderīgs! Atstāj aiz sevis pēdas!
Izstaro gaismu, ko radījusi tava ticība
un mīlestība!(...) Un visur uz zemes
liec uzliesmot Kristus gaismai,
kuru tu nes savā sirdi.” [3].

Viņam iekšā bija šāda uguns, kā to
uzreiz apgalvoja Hosē Luis Muskiss,
viens no pirmajiem Opus Dei
locekļiem, kas saņēma priestera
ordināciju. Pirmajā viņu tikšanās
reizē svētais Hosemarija runāja par
to, ko, šķiet, neviens cits nebija
iedomājies: būt apustulim savā darba
vietā. Un tūlīt pat piebilda: „nav
lielākas mīlestības kā Mīlestība,
pārējās mīlestības ir mazas”. Šī
replika ļoti ietekmēja klausītāju:
„Varēja redzēt, ka tas viņam nāk no
dvēseles dziļumiem, no tādas
dvēseles, kas mīl Dievu. Priekšstati
vai aizspriedumi, kas mani ieskāva,
šajā brīdī izkusa” [4].



Pateicības Misē par šīs iemīlējušās
dvēseles pasludināšanu par svētīgo,
tobrīd kardināls Ratzingers savā
vienkāršajā un vienlaicīgi dziļajā
manierē paskaidroja, ka „vārda
„svēts” nozīme ir laika gaitā
piedzīvojusi bīstamu sašaurināšanos,
kas, saprotams, mūs ietekmē arī
šodien. Mums liek domāt par
svētajiem, ko redzam altāros,
brīnumiem un viņu varonīgajiem
tikumiem, liekot domāt, ka svētums
ir paredzēts tikai dažiem
izredzētajiem, pie kuriem mēs sevi
nevaram pieskaitīt. Tad mēs atstājam
svētumu tikai dažiem, kuru skaits
mums nav zināms, un nolemjam, ka
mums pietiek ar to, kādi esam. Pa
vidu šai garīgajai apātijai Hosemarija
Eskriva rīkojās kā modinātājs,
saucot: „Nē, svētums nav nekas
neparasts, bet parasts, normāls
katram kristītajam. Svētums nav
noteikti varonīgi darbi, kurus
nevaram atdarināt, bet tam ir
tūkstošiem veidu, tas var kļūt par



realitāti jebkurā vietā un jebkurā
profesijā. Tā ir normalitāte” [5].

Normāli, tātad, kristietim ir vēlēties
kļūt svētam. Tādēļ jau no paša
sākuma svētais Hosemarija rakstīja:
„Svētie nebija deformētas personas;
šādus gadījumus lai izskata
modernie ārsti. Viņi bija, ir normāli:
no miesas tāpat kā tu. – Un
uzvarēja” [6]. Opus Dei aicinājums
nozīmē saprast šo svētuma 
normalitāti, vēlmi būt šīs vienkāršās
ziņas, šīs mūzikas „tulkiem”. Un
eksistē „partitūras”: svētā
Hosemarijas dzīve un mācība;
universāla aicinājuma uz svētumu
sludināšana, kā aicina Vatikāna II
koncils [7]; neseno pāvestu
maģistērijs, kas šo mācību attīsta…,
un visvairāk jau Evaņģēlijs [8]. Tātad,
partitūras ir, bet ir nepieciešams, lai
mūzika skanētu visos pasaules
nostūros visās tās variācijās, kas vēl
nav atklātas: daudzu kristiešu
konkrētajās dzīvēs.



Tik tuvu, ka dzīvojam kopā ar Viņu

Ar šo iedvesmu radīt Opus Dei Dievs
savai Baznīcai dāvāja vienu ceļu,
vienu garīgumu, kas paredzēts
iemiesoties jebkurā ikdienas ainavā,
saplūst ar ļoti dažādu cilvēku
normālo un ierasto darbu un dzīvi.
Šo vēsti svētais Hosemarija ir izteicis
un izcēlis daudzos rakstos, sprediķos,
ģimenes tikšanās, katehēzes
braucienos, utt., visos tajos ir
sajūtams apgalvojums, ko lasām
vienā no grāmatas “Vaga” punktiem
„No attāluma šķiet, ka debesis un
zeme saplūst tur, pie horizonta.
Neaizmirsti, ka vieta, kur patiešām
satiekas zeme un debesis, ir tava –
Dieva bērna – sirds” [9]. Tieši tāpēc,
lai gan Opus Dei aicinājums piepilda
cilvēkus ar iniciatīvu, vēlmi uzlabot
savu apkārtni, nemudina tos
galvenokārt darīt lietas, vai darīt
vairāk lietas par tām, kas viņiem jau
ikdienā ir. Galvenokārt, šis
aicinājums mudina darīt lietas



savādāk, ar Dieva klātbūtni visā, ko
viņi dara, cenšoties visā dalīties ar
Viņu. „Mani bērni, sekot Kristum (…)
tas ir mūsu aicinājums. Un sekot
Viņam tik tuvu, ka dzīvojam ar Viņu,
gluži kā pirmie divpadsmit; tik tuvu,
ka identificējamies ar Viņu, ka
dzīvojam Viņa dzīvi, līdz pienāk
brīdis, kad vairs nav šķēršļu, un
varam teikt kopā ar svēto Pāvilu:
„tādēļ nevis es dzīvoju, bet manī
dzīvo Kristus” (Gal 2, 20) [10].

Viens no pirmajiem
supernumerārijiem atceras savu
pārsteigumu, kad Opus dibinātājs
viņam teica: „Dievs tevi aicina
kontemplācijas ceļos”. Viņam, kas
bija precējies un kuram bija bērni,
vajadzēja cīnieties, lai nodrošinātu
savu ģimeni, tas bija „patiess
atklājums” [11]. Citā reizē svētais
Hosemarija ieteica: „Runā, runā ar
Kungu: „Esmu noguris, es vairs
nevaru. Kungs, tas man neiznāk, kā
tu to darītu?” Tā ir kontemplācija



pasaulē: dziļš un mīlestības pilns
skatiens uz realitāti, kuru stiprina
Dieva skatiens, nepārtraukts dialogs
ar Viņu. Svētais Hosemarija
rezumēja šo skaisto izaicinājumu
kādā skaistā frāzē: „cik daudz esam
pasaulē, tik daudz esam no
Dieva” [13]. Un šis tuvums, šī tik dziļā
draudzība ar Viņu ir tā sakne, no
kuras veidojās divas iezīmes, kas,
neesot ekskluzīvas Opus Dei
aicinājumam, tajos kristiešos, kurus
Dievs aicina iet šo ceļu, iegūst īpašu
nozīmi: aicinājums būt apustuļiem,
palīdzēt iepazīt Kristu, un misija
pārveidot un samierināt pasauli ar
Dievu caur savu darbu.

Pirms pakavējamies pie šīm iezīmēm
loģiski ir jautāt: ja tā, kā svētais
Hosemarija sludināja visu savu dzīvi
un pāvests mums nesen ir
atgādinājis, svētums ir visiem, ja
Kungs liek visiem kristiešiem
sludināt Evaņģēliju - kāds tad ir Opus



Dei īpašais aicinājums kā atbilde uz
aicinājumu sastapt Dievu pasaulē?

To ir relatīvi vienkārši paskaidrot, ja
atceramies, ka dažādie kristīgie
aicinājumi ir veidi, dzīves
modalitātes vai kanāli, kā izdzīvot
caur kristību saņemto aicinājumu.
Opus Dei aicinājums apkopo, uzņem,
ievirza atdošanos vai veltīšanos
Dievam un cilvēkiem, ko prasa pats
kristieša aicinājums, vienīgais, kas
tiek pievienots, ir tieši šis kanāls: ka
šī veltīšanās notiek kādas Baznīcas
institūcijas ietvaros (Opus Dei): ar
kādu noteiktu garīgumu un ar
piemērotiem formācijas un
apustuliskajiem līdzekļiem” [14], kas
īpaši sevi velta Dievam un
tuvākajiem caur darbu un ierastām
ikdienas lietām. Citiem vārdiem
sakot: kurš atklāj un pieņem Opus
Dei aicinājumu, nolemj atdod savu
dzīvi par citiem (tas ir kristīgās
dzīves pamats), un viņam ir ceļš, lai
veiktu šo izaicinājumu, ejot Dievam



pie rokas, un ar lielas ģimenes
palīdzību. Tādēļ viņš ir gatavs darīt
visu, lai šī harizma barotu viņa
iekšējo dzīvi, apgaismotu viņa prātu,
bagātinātu viņa personību… , lai
tādējādi patiešām varētu sastapt
Dievu savā dzīvē un, vienlaicīgi
dalīties šajā atradumā.

Dievišķā apskaidrība 1928. gada
otrajā oktobrī un citas, kas tai sekoja,
parādīja Svētajam Hosemarijam, ka
viņam ir jāvelta sava dzīve tam, lai
pamodinātu visu parasto kristiešu,
tādu vīriešu un sieviešu vidū, kas
dzīvo pasaulē un nodarbojas ar
visdažādākajām lietām, apziņu, ka
visi ir aicināti uz svētumu un
apustulātu. Un caur to arī sekmēt
kādas institūcijas - Opus Dei -
attīstību, kas sastāv no parastiem
kristiešiem, kuri, atbildot uz Dieva
aicinājumu un padarot par savu šo
ideālu, sniegtu liecību ar savu paša
dzīvi ne tikai par tā lielumu, bet arī
par iespēju ar žēlastības palīdzību



censtos to dzīvot, arī rēķinoties katrs
ar saviem ierobežojumiem.

Visi, kam ir liela sirds

Pa ceļam no Betānijas uz Jeruzalemi,
Jēzus ir izsalcis. Viņš meklē kaut ko
ēdamu un tuvojas vīģes kokam (Mt
21,18). „Viņš piegāja pie vīģes koka.
Tāpat Viņš tuvojas tev un man. Jēzu
moka izsalkums un slāpes pēc
dvēselēm. No krusta Viņš sauc: sitio!
(Jņ 19, 28) — slāpstu! Kristus slāpst
pēc mums, pēc mūsu mīlestības,
mūsu dvēseles un visām tām
dvēselēm, kuras pa Krusta ceļu, kas
ir arī nemirstības un Debesu godības
ceļš, mums jāved pie Viņa.” [15].

Opus Dei aicinājums nozīmē
„inficēties” ar šo Dieva izsalkumu un
slāpēm. Kad svētais Hosemarija
centās nodibināt Opus Dei pirmo
rezidenci, bija cilvēki, kas viņam
ieteica nebūt pārsteidzīgam. Kādās
rekolekcijās, viņš piezīmēja: „Steiga.
Tā nav steiga. Jēzus skubina” [16].



Viņu tāpat kā svēto Pāvilu
uzmundrina Kristus mīlestība (Sal.
2Kor 5,14). Un ar šo pašu mierīgo
pamudinājumu Dievs vēlas, lai mēs
klaudzinām pie ikvienām durvīm:
„Saproti, lai kas tu arī būtu, ka tevi
mīl” [17]. Un, lai darām to normāli,
dabiski, mīlot un, ļaujot, lai ikviens
mūs mīl, palīdzot, kalpojot, nododot
tālāk to, ko protam, mācoties,
daloties izaicinājumos un darbos,
problēmās un sarūgtinājumos,
veidojot draudzības saites… Tur, kur
mēs piedzimstam, kur mēs
strādājam, kur mēs atpūšamies, kur
iepērkamies, mēs varam būt ieraugs,
raugs, sāls, gaisma pasaulē.

Dievs uz savu Darbu neaicina
supervaroņus. Viņš aicina parastus
cilvēkus, ja vien tiem ir liela un
augstsirdīga sirds, sirds, kurā ietilpst
visi. Tā to apgaismoja jau svētais
Hosemarija kādā pirmo gadu tekstā,
domājot par tiem, kuri varētu
saņemt Dieva aicinājumu uz Opus



Dei: „te neder: egoisti, ne bailīgie, ne
neapdomīgie, ne pesimisti, ne vēsie,
ne muļķi, ne slinkie, ne kautrīgie, ne
vieglprātīgie. Der: slimie, Dieva
izraudzītie, un visi tie, kam ir liela
sirds, kaut arī viņu vājības būtu
lielas” [18]. Rezumējot - tie, kas
atklāj, ka Dievs viņus aicina uz Opus
Dei, var būt cilvēki ar defektiem,
ierobežojumiem, ciešanām, bet arī ar
lieliem ideāliem, ar vēlmi mīlēt,
parādīt citiem Dieva mīlestību.

Mīlēt pasauli, kā Dievs to mīl

„Jo Dievs tā pasauli mīlēja”, lasām
svētā Jāņa evaņģēlijā, “ka deva savu
vienpiedzimušo Dēlu, lai ikviens, kas
viņam tic nepazustu, bet tam būtu
mūžīgā dzīvība” (Jņ 3,16). Dievs
dedzīgi mīl pasauli, ko ir radījis - tā
ne tikai nav šķērslis svētumam, bet ir
tā dzimšanas vieta. Opus Dei vēsts
pamatā ir šī pārliecība: mēs varam
būt svēti nevis par spīti tam, ka
dzīvojam pasaulē, bet tieši tāpēc,



pilnībā dzīvojot pasaulē. Jo pasaule,
šī noslēpumainais sajaukums no
diženuma un ciešanām, mīlestības
un naida, aizvainojuma un
piedošanas, kariem un miera „…
gaida, kad Dieva bērni atklāsies
godībā” (Rom 8,19).

Lai runātu par mūsu attiecībām ar
pasauli, Radīšanas grāmata izmanto
divus darbības vārdus „sargāt” un
„apstrādāt” (Sal.Rad 2,15). Pirmais
tiek izmantots, lai runātu par baušļu
izpildīšanu - Dievs mūs padara
atbildīgus par pasauli, saka, ka
nedrīkstam to izmantot despotiskā
veidā. Ar otro „kultivēt”, kas nozīmē
apstrādāt (parasti zemi), bet arī kulta
došanu (godināšanu) (Sal.Sk 8,11),
Dievs apvieno darbu un kultu:
strādājot mēs ne tikai realizējam
sevi, bet arī patīkami kalpojam
Dievam, jo mīlam pasauli tā, kā Viņš
to mīl. Tādēļ svētdarīt darbu galu
galā nozīmē padarīt pasauli



skaistāku, veidot šajā pasaulē telpu
Dievam.

Viņš pats gribēja sargāt un apstrādāt
pasauli, ko radījušas viņa Radītāja
rokas, strādājot ar cilvēka, radījuma
rokām. Ja gadsimtu garumā Kunga
dzīves gadi Nācaretes darbnīcā tika
uzskatīti par tumšiem gadiem, bez
spožuma, Opus Dei garīguma gaismā
tie kļūst „gaiši kā saules gaisma (…),
kvēlojoša gaisma, kas izgaismo mūsu
dienas un tām dod patiesu
projekciju” [19]. Tādēļ svētais
Hosemarija mudināja savus bērnus
meditēt par šo darbu, kas mums
atgādina miežu grauda nobriešanu, 
apslēptībā un klusumā. Tā auga Jēzus
- Viņš pats vēlāk sevi salīdzina ar
miežu graudu (Sal. Jņ 12,24) – svētā
Jāzepa un savas Mātes darbnīcā, tajā
darbnīcā- mājā.

Vienkāršā Svētās ģimenes dzīve
parāda, ka darbam, kaut arī
visvienkāršākajam no pasaules



redzes viedokļa, Dieva acīs ir
bezgalīga vērtība tās mīlestības,
rūpju un vēlmes būt noderīgam dēļ,
kas tajā tiek ielikts. Tādēļ „svētdarīt
darbu nenozīmē darīt kaut ko, kamēr
strādājam, bet tieši padarīt svētu
pašu darbu” [20]. Tādā veidā „labi
pabeigts cilvēka darbs ir kļuvis par
izgaismojošu līdzekli, lai atklātu
Dievu (…) visās lietās. Un tas notiek
tieši mūsdienās, kad materiālisms
pūlas pārvērst darbu par dubļiem,
kas padara aklus cilvēkus, un neļauj
viņiem skatīties uz Dievu” [21].

Lai dotu augļus, graudam ir
jāpaslēpjas, jāpazūd. Tā savu dzīvi
redzēja svētais Hosemarija:
„paslēpties un pazust, tā ir mana
lieta, lai tikai Jēzus spīd” [22]. Un,
Dievs vēlas, lai tie vīrieši un sievietes,
kurus Viņš aicina uz Darbu, tieši tā
redzētu savu dzīvi. Kā pirmie
kristieši: normāli un parasti cilvēki,
kas, ja radīja troksni, to neradīja lai
izpelnītos aplausus, bet gan, lai



varētu atspīdēt Dievs. Personas, kas
pāri visam „dzīvotu no Kristus un
ļautu iepazīt Kristu (…), sējot mieru
un prieku - to mieru un prieku, ko
Jēzus mums ir atnesis” [23].

Edvardo Kamino / Karloss
Aijksela(Eduardo Camino / Carlos
Ayxelá)

[1] Apuntes íntimos (Personīgās
piezīmes), nr. 35, citēts no P.
Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes, El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp 1993,
216. lpp.

[2] Francisks, Apustuliskais
pamudinājums Gaudete et exsultate
(19-III-2018), nr. 21.

[3] Svētais Hosemarija, Ceļš, nr. 1.



[4] Ceļš, vēsturiski-analītiskais
izdevums, komentārs par punktu nr.
417.

[5] J. Ratzingers, Homīlija, 19-V-1992,
citēts no Romana, nr. 14 (1992) 48
lpp., un pieejama spāniski šeit.

[6] Svētais Hosemarija, Ceļš, nr. 133.

[7] Vatikāna II koncils, Dogm. konst. 
Lumen gentium (21-X-1964), nr. 40.

[8] Sal. Jānis Pāvils II, Apustuliskais
pamudinājums Christifideles laici (30-
XII-1988), nr.16-17; Benedikts XVI,
Audience, 13-IV-2011; un nesenāk –
pēvest Franciska apustuliskais
pamudinājums Gaudete et exsultate
(19-III-2008).

[9] Svētais Hosemarija, Vaga, nr. 309

[10] En diálogo con el Señor,
vēsturiski-analītiskais izdevums,
Rialp, Madrid 2017, 101. lpp.

https://romana.org/14/beatificazione-venerabile-servo-di-dio-josemaria/19-e-20-maggio-solenni-concelebrazioni-eucaristich/
https://romana.org/14/beatificazione-venerabile-servo-di-dio-josemaria/19-e-20-maggio-solenni-concelebrazioni-eucaristich/


[11] V. García Hoz, “Mi encuentro con
Monseñor Escrivá de
Balaguer” (“Mana satikšanās ar
Monsenjoru Eskrivu de Balageru”),
citēts no R. Serrano (ed.) Así le vieron,
Rialp, Madrid, 1992, 83. lpp.

[12] Svētais Hosemarija, Piezīmes no
tikšanās Tajamarā, 22-X-1972 (citētss
pēc dokumentālās filmas “El corazón
del trabajo”).

[13] Svētais Hosemarija, Smēde, nr.
740.

[14] F. Ocáriz, “La vocación al Opus
Dei como vocación en la
Iglesia” (Opus Dei aicinājums kā
aicinājums Baznīcā), citēts no El
Opus Dei en la Iglesia (Opus Dei
Baznīcā), Rialp, Madrid, 2014, 169.
lpp.

[15] Svētais Hosemarija, Dieva
draugi, nr. 202.

https://opusdei.org/es-es/video/el-corazon-del-trabajo-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/video/el-corazon-del-trabajo-san-josemaria/


[16] Apuntes íntimos (Personīgās
piezīmes), nr. 1753, citēts no Vázquez
de Prada, A. El Fundador del Opus Dei
(Opus Dei dibinātājs) (I sējums),
Rialp, Madrid 2010, 9ª ed., 511. lpp.

[17] Svētais Jānis Pāvils II, Cruzando
el umbral de la esperanza (Pārkāpjot
cerības slieksni), Plaza & Janés,
Barcelona 1994, 19. lpp.

[18] Svētais Hosemarija, Instrucción
(Instrukcija), 1-IV-1934, nr. 65.

[19] Svētais Hosemarija, Kad garām
iet Kristus, nr. 14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria (Daba, žēlastība un godība),
Eunsa 2000, 263. lpp.

[21] Svētīgais Alvaro del Portiljo,
Vēstule, 30-IX-1975 (AGP, biblioteca,
P17, 1991,II sējums, 63 lpp.).

[22] Svētais Hosemarija, Vēstule, 28-
I-1975, citēts no E. Burkhart, J. López,



Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría(Ikdienas
dzīve un svētums svētā Hosemarija
mācībā), II sējums, Rialp, Madrid
2011, 301. lpp.

[23] Kad garām iet Kristus, nr.30.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-
milestiba-vi-lai-muzika-skanetu/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-vi-lai-muzika-skanetu/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-vi-lai-muzika-skanetu/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-vi-lai-muzika-skanetu/

	Kaut kas liels un, lai tā būtu mīlestība (VI): Lai mūzika skanētu

