
opusdei.org

Kaut kas liels un, lai
tā būtu mīlestība (V):
Kā atklāt
aicinājumu?

Ir tik daudz stāstu par
aicinājumu, cik cilvēku. Šajā
rakstu sērijā tiek parādīti daži
biežāk sastopamie pagrieziena
punkti šajā ceļā – ceļā, kurā tiek
iegūta pārliecība par savu paša
aicinājumu.

5.12.2020

Jūdejā ir norietējusi saule. Kāds
nemierīgais, Nikodēms, ierodas pie



Jēzus. Viņš meklē atbildes uz
jautājumiem, kas vārās viņa
iekšienē. Lampas gaismiņa apgaismo
viņu sejas. Dialogs, kas norisinās
čukstus, ir pilns noslēpuma.
Nācarieša atbildes uz viņa
jautājumiem liek Nikodēmam
burtiski sastingt. Jēzus viņam
apliecina: „Vējš pūš, kur grib, un tu
dzirdi tā skaņu, bet tu nezini, no
kurienes tas nāk un kurp iet. Tā tas ir
ar katru, kas piedzimis no Gara” (Jņ
3,8). Aicinājums, katra aicinājums ir
noslēpums, atklājums, Gara dāvana.

Sakāmvārdu grāmatā teikts: „Treji
izbrīna mani un četrus es neizprotu-
ērgļa ceļu debesīs, čūskas ceļu pār
klinti, kuģa ceļu jūras selgā un vīra
ceļu pie jaunavas!” (Sak 30, 18-19).
Un vēl jo vairāk, kurš gan bez Dieva
palīdzības varētu izsekot žēlastības
ceļam dvēselē, izzināt tās mērķi,
atklāt tās iemeslu, kādas dzīves
galamērķi? Kurš, ja vien viņu nevada
Svētā Gara žēlastības, spētu saprast



„no kurienes nāk un uz kurieni iet”
dvēselē šis dievišķais vējš, kas bieži
vien ir dzirdams caur ilgām, šaubām,
ziņojumiem, solījumiem? Tas ir kaut
kas, kas pilnībā pārsniedz mūsu
spēkus. Tādēļ, pirmais, kas mums ir
nepieciešams, lai atklātu savu
personīgo aicinājumu, ir pazemība:
ir jāmetas ceļos neizsakāmā priekšā,
jātver mūsu sirds Svētā Gara
darbībai, kas vienmēr mūs var
pārsteigt.

CIK CEĻU VED PIE DIEVA? TIK, CIK
CILVĒKU

(KARDINĀLS RACINGERS)

Tādēļ, lai atklātu savu paša
aicinājumu vai palīdzētu kādam to
atklāt, nav iespējams „piedāvājot
iepriekš izstrādātas formulas, ne arī
striktas metodes vai noteikumus” [1].
Tas būtu kā mēģināt „uzbūvēt sliedes
darbībai, kas vienmēr nāk tieši no
Svētā Gara” [2], kas pūš, kur pašam
patīk. Kādreiz kardinālam



Racingeram jautāja: „Cik ceļu ved pie
Dieva?”. Mazliet pārsteidzošā
vienkāršībā, viņš atbildēja „tik, cik
cilvēku” [3]. Ir tik daudz stāstu par
aicinājumu, cik cilvēku. Lai palīdzētu
tos atpazīt, šajā rakstā parādīsim
dažus biežākos orientierus, kas
raksturīgi šim ceļam, kurā atklājam
paši savu aicinājumu.

Sirds nemiers

Nikodēma sirdī ir nemiers. Viņš ir
dzirdējis, kā Jēzus māca, viņu tas ir
aizskāris. Tomēr, ir lietas, kas viņam
šajā mācībā izsauc šaubas. Viņš,
apbrīnas pilns ir skatījis Jēzus darītos
brīnumus, bet viņu padara
nemierīgu jautājums par to, kā spēkā
Jēzus izdzen no tempļa tirgotājus,
sauc templi par „mana Tēva
mājām” (Sal.Jņ 2,16). Kurš uzdrošinās
tā runāt? No otras puses, savā
iekšienē viņš lolo kādu slēptu cerību:
Un, ja nu tas ir Mesija? Bet Nikodēms
vēl ir pilns šaubu un neskaidrību.



Tādēļ viņš dodas pie Jēzus naktī:
„Rabi, mēs zinām, ka tu esi skolotājs,
no Dieva nācis. Jo tādas zīmes, kā tu
dari, nevar darīt neviens, ja vien
Dievs nav ar to” (Jņ 3,2). Nikodēms ir
nemierīgs. Tas pats notiek ar citiem
Evaņģēlija personāžiem, kā
piemēram, ar to jaunekli, kas tuvojas
Jēzum un jautā: „Skolotāj, ko labu
man darīt, lai man būtu mūžīgā
dzīvība?” (Mt 19,16). Viņš nav
apmierināts. Viņam ir nemierīga
sirds. Viņš domā, ka var vairāk. Jēzus
viņam apliecina, ka šiem
meklējumiem ir pamats: „Vienas
lietas tev trūkst…” (Mk 10,21). Varam
atcerēties arī Andreju un Jāni. Jēzus,
redzot, ka viņi tam seko, jautāja: „Ko
jūs meklējat?” (Jņ 1,38). Kā vieni, tā
otri bija „meklētāji”: viņi gaidīja
kādu brīnišķīgu notikumu savā
dzīvē, kas to mainītu un piepildītu ar
piedzīvojumiem. Viņiem bija atvērta
un izsalkusi dvēsele, pilna ar
sapņiem, ilgām un vēlmēm.
Nemierīga dvēsele.



Vienreiz kāds jaunietis jautāja
svētajam Hosemarijam, kā viņš bija
atklājis savu aicinājumu uz Darbu.
Viņš atbildēja: „Te nav runa par
jūtām, kaut arī katrs sajūt, kad Kungs
viņu aicina. Viņš ir nemierīgs. Sajūt
kādu neapmierinātību… Tu neesi
apmierināts pats ar sevi!” [4]. Bieži
vien sava aicinājuma meklēšanas
process iesākas ar nemieru sirdī.

Mīlestības pilna klātbūtne

Bet, kāds tad ir šis nemiers? No
kurienes tas rodas? Stāstot par
jaunekli, kas tuvojas Jēzum, svētais
Marks saka, ka, „…Jēzus, viņu
uzlūkojot, iemīlēja to” (Mk 10,21).
Tāpat tas notiek ar mums: kaut kādā
veidā mēs sajūtam savā dvēselē
īpašas mīlestības klātbūtni, kas mūs
izrauga unikālai misijai. Dievs
atklājas mūsu sirdī un meklē
tikšanos, komūniju. Bet tas ir mērķis,
kas mums vēl jāsasniedz - no
turienes mūsu nemiers.



Aicinājums mūs pievelk un
vienlaicīgi rada noliegumu,
mudina mūs atdot sevi mīlestībā,
bet vienlaicīgi mums ir bail par
savu brīvību

Šī mīlestības pilnā Dieva klātbūtne
dvēselē var parādīties dažādos
veidos: ilgas pēc lielākas tuvības ar
Kungu; cerība ar savu dzīvi
apmierināt dvēseļu slāpes pēc Dieva;
vēlme veicināt Baznīcas pieaugumu;
Dieva ģimenei pasaulē; alkas pēc
tādas dzīves, kurā patiesi tiktu
izmantoti saņemtie talanti; sapnis
mazināt tik daudzas ciešanas, kas
sastopamas visur; apziņa, ka esi
laimīgs: „Kādēļ man tik daudz un
citiem tik maz?”.

Dieva aicinājums var atklāties arī
notikumos, kas šķietami ir nejauši,
bet, kas iekšēji mūs maina un atstāj
uz mums paliekošu iespaidu.
Apdomājot pats savu dzīvi, svētais
Hosemarija skaidroja: „Kungs man



par spīti mani gatavoja ar šķietami
nevainīgām lietām, lai, izmantojot
tās, iesētu manī šo dievišķo nemieru.
Tādēļ es ļoti labi sapratu to tik
cilvēcīgo un tik dievišķo Terēzes no
Bērna Jēzus mīlestību, kad viņu
aizkustināja kādas grāmatas
lappusēs atrastais Pestītāja
ievainotās rokas attēls. Arī ar mani
notika līdzīgas lietas, kas mani
aizkustināja” [5].

Citreiz šī mīlestības pilnā klātbūtne
atklājas caur personām vai to veidu,
kādā tās izdzīvo Evaņģēliju, kas ir
atstājis pēdas viņu dvēselē. Jo, kaut
arī dažreiz tas ir kāds notikums vai
negaidīta tikšanās, kas izmaina mūsu
dzīvi, ļoti bieži mūsu aicinājums
iegūst veidolu no tā, ko esam
izdzīvojuši līdz tam brīdim.
Visbeidzot, ir gadījumi, kad daži
vārdi no Svētajiem Rakstiem, kas
ievaino dvēseli, apmetas dvēselē un
saldi tajā atskan, varbūt pat visas
dzīves garumā. Tā tas notika ar svēto



Terēzi no Kalkutas ar vienu no tiem
vārdiem, ko Viņš teica pie krusta:
„Man slāpst” (Jņ 19,28); vai ar Svēto
Francisku Ksavjeru, kuram
izšķirošais jautājums bija: „Ko gan
iegūst cilvēks, ja tas iemanto visu
pasauli, bet savai dvēselei nodara
ļaunumu?” (Mt 16,26).

Bet, šķiet, ka visraksturīgākais šim
sirds nemieram ir tas, ka tas pieņem
tādu veidu, ko var saukt par 
simpātisko antipātiju. Runājot svētā
Pāvila VI vārdiem, Dieva aicinājums
ir kā „balss, kas satrauc un mierina
vienlaicīgi, maiga un pavēloša balss,
balss, kas traucē un vienlaicīgi ir
mīloša” [6]. Aicinājums mūs pievelk
un vienlaicīgi rada noliegumu,
mudina mūs atdot sevi mīlestībā, bet
vienlaicīgi mums ir bail par savu
brīvību: „Mēs atsakāmies teikt
Kungam jā, tas ir gan jā, gan nē” [7].

Savienot visus punktus lūgšanā



Nikodēms ierodas pie Jēzus šī
nemiera vadīts. Kunga mīļais tēls jau
ir viņa sirdī: viņš jau ir sācis to mīlēt,
bet viņam vajag satikties ar Kungu.
Dialogā, kas starp viņiem izveidojas,
Skolotājs viņam atklāj jaunus
horizontus: „ja kāds nepiedzimst no
augšienes, nevar ieiet Dieva
valstībā”, un aicina viņu uz jaunu
dzīvi, jaunu sākumu, piedzimt „no
ūdens un Gara” (Jņ 3, 3-5). Nikodēms
to nesaprot un savā vienkāršībā
jautā: „Kā tas var notikt?” (Jņ 3,9).
Šajā tikšanās reizē ar Jēzu vaigu
vaigā, pamazām noskaidrojas atbilde
uz jautājumu, kas Nikodēmam ir
Jēzus un kam vajadzētu būt Jēzum
priekš viņa.

Lai sirds nemiers iegūtu vērā
ņemamas zīmes veidu, atklājot savu
aicinājumu, tas ir jālasa, jānovērtē
un jātulko lūgšanas laikā, dialogā ar
Dievu. „Kāpēc tas tagad notiek,
Kungs? Ko Tu man vēlies pateikt?
Kādēļ šīs ilgas un tieksmes manā



sirdī? Kāpēc tas satrauc mani, nevis
tos, kas man blakus? Kādēļ Tu mani
tā mīli? Kā man vislabāk izmantot
tās dāvanas, ko Tu man esi devis?”
Tikai ar šādu paradumu lūgties tiek
izgaismotas Dieva mīlestības pilnās
rūpes, Viņa providence mūsu dzīves
notikumos, cilvēkos, ko mēs
satiekam, arī tajā veidā, kā veidojās
mūsu raksturs, ar mūsu patikām un
spējām. Tas ir tā, it kā Dievs mūsu
ceļa laikā ir iezīmējis kādus punktus,
kuri tikai tagad, kad lūgšanā tos
apvienojam, iegūst atpazīstama
zīmējuma formu.

PIRMAIS UN SVARĪGĀKAIS IR
TUVOTIES JĒZUM LŪGŠANĀ,
IEMĀCĪTIES SKATĪTIES AR VIŅA
ACĪM UZ SAVU DZĪVI

Benedikts XVI to skaidroja šādi:
„Aicinājuma noslēpums ir attiecības
ar Dievu, lūgšanā, kas paliek stiprāka
iekšējā klusumā, spējā ieklausīties
Dievā, kas ir tuvu. Un tas ir tiesa gan



pirms izvēles, tātad, brīdī, kad ir
jāizšķiras un jādodas ceļā, kā arī pēc
tam, ja vēlamies palikt uzticīgi šajā
ceļā” [8]. Tātad, ja kāds meklē savu
aicinājumu, pirmā un galvenā lieta ir
tuvoties Jēzum lūgšanā un iemācīties
skatīties uz savu dzīvi Viņa acīm.
Šķiet, ka ar viņu notiks tas pats, kas
ar aklo, kuram Jēzus iesmērē acis ar
siekalām: vispirms viņš visu redz
neskaidri; cilvēki šķiet kā staigājoši
koki. Bet Kungs vēl uzstāj, un cilvēks
visu redz skaidri (Sal. Mk 8,22-25).

Detonators

Divus gadus vēlāk pēc naksnīgās
satikšanās ar Jēzu, notiks kaut kas,
kas Nikodēmam liks ieņemt noteiktu
pozīciju, un liks viņam atklāti atzīt
sevi par Kunga mācekli. Vadoņu,
priesteru un farizeju iedrošināts,
Pilāts piesit krustā Jēzu no Nācaretes.
Jāzeps no Arimatejas saņem atļauju
noņemt viņa ķermeni un ievietot
kapā. Un svētais Jānis raksta: „Atnāca



arī Nikodēms, kas jau kādreiz naktī
bija nācis pie viņa…” (Jņ 19,39).
Kunga Krusts, mācekļu aizmukšana
un, šķiet, Jāzepa no Arimatejas
uzticības paraugs personīgi ietekmē
Nikodēmu un liek viņam pieņemt
kādu lēmumu: „Citi dara to, ko darīšu
es, attiecībā uz Jēzu?”.

Detonators ir neliels sprāgstvielu
daudzums, jutīgāks un mazāk
spēcīgs, kas tiek aktivizēts ar dakti
vai elektrisko dzirksti, kas tādējādi
liek uzsprāgt sprāgstvielas
pamatmasai, kas nav tik jutīga, bet ir
spēcīgāka. Sava aicinājuma
meklēšanas procesā bieži ir kāds
gadījums, kas ir kā detonators, un
iedarbojas uz visu, kas sirdī rada
nemieru, liek tam iegūt īsto jēgu,
parādot vienu ceļu, un pamudina
tam sekot. Tāds notikums var būt ļoti
dažāds, tā emocionālā spriedze var
būt lielāka vai mazāka. Svarīgākais,
kas notiek ar šo sirds nemieru ir tas,
ka to ir jālasa un jāizprot lūgšanā.



Detonators var būt dievišķā kustība
dvēselē, negaidīta sastapšanās ar
pārdabisko, kā tas notika ar pāvestu
Francisku, kad viņam bija aptuveni
17 gadi. Tā bija kāda septembra
diena, viņš gatavojās iet izklaidēties
ar saviem draugiem. Bet pirms tam
viņš nolēma iegriezties savā
draudzes baznīcā. Kad viņš tur
ieradās, sastapa kādu nepazīstamu
garīdznieku, jaunekli tik ļoti
ietekmēja tas, kā priesteris ir
sakoncentrējies lūgšanā, ka viņš
nolēma izsūdzēt tam savus grēkus.
„Šajā grēksūdzē ar mani notika kaut
kas īpašs, es pat nezinu kas, bet tas
mainīja manu dzīvi, varētu teikt, ka
mani pārsteidza nesagatavotu”,
pāvests atceras pēc pusgadsimta.
Viņš to skaidroja šādi: „Tas bija
izbrīns, apmulsums par kādu
tikšanos, es sapratu, ka mani gaidīja.
No šī brīža Dievs kļuva visu pirmais.
Tu Viņu meklē, bet Viņš tevi meklē
pirmais” [9].



Citreiz šāds detonators var būt tuva
drauga atdeves piemērs: „mans
draugs sevi ir atdevis Dievam, un kā
ir ar mani?”, vai tas ir laipns
uzaicinājums sekot draugam
konkrētā ceļā, tas ir Filipa „Nāc un
paskaties!”, ko viņš teica
Natanaēlam. Tas varētu būt pat
šķietami triviāls notikums, bet tam,
kuram jau ir nemiers sirdī, tas būs
jēgpilns. Dievs zina, kā izmantot pat
mazas lietas, lai aizskartu dvēseli. Tā
notika ar svēto Hosemariju, kad
sniega laikā, viņš sastapās ar Dieva
Mīlestību.

Bieži vien tas nav detonators, bet gan
dekantēšana, kas notiek tad, kad,
caur lūgšanu, pamazām ir sasniegts
ticības briedums. Maz pamazām,
gandrīz neapjaušot, tiek sasniegta
morālā skaidrība attiecībā uz savu
personisko aicinājumu, un, žēlastības
pamudināti, mēs pieņemam kādu
lēmumu. Svētīgais Džons Henrijs
Ņūmens izcili aprakstīja šo procesu,



atgādinot savu atgriešanos:
„Skaidrība ir momentāna, tā tiek
iegūta konkrētā brīdī, un gluži
pretēji, šaubas ir vesels process. Es
vēl nebiju pietuvojies skaidrībai.
Skaidrība ir refleksīva darbība: tas ir
kaut kas, ko kāds zina. Un man tās
nebija, kamēr gandrīz nepienāca
mana atgriešanās. Bet, (…) kurš var
pateikt konkrētu brīdi, kad ideja, kas
kādam ir, gluži kā atsvari svaros, sāk
mainīties, un tas, kas bija nosvēries
par labu vienai pusei, kļūst par
šaubām?” [10]. Šis dekantēšanas
process, kurā soli pa solim nobriest
vēlme sevi atdot, un, tas notiek bez
satricinājumiem, patiesībā ir drošāks
kā tas, ko rada zibens uzliesmojumi:1
kāda ārēja zīme, kas mūs viegli var
arī apžilbināt un samulsināt.

Jebkurā gadījumā, šajā lēciena
brīdīne tikai tiek apskaidrots mūsu
skatiens, bet arī mūsu griba, kas ir
gatava iet šo ceļu. Tāpēc svētais
Hosemarija varēja uzrakstīt: „Ja jūs



man jautājat, kā var sajust Dieva
aicinājumu, kā mēs to saprotam, es
teiktu, ka tas ir jauns skatījums uz
dzīvi. It kā mūsos būtu iedegusies
gaismiņa, tas ir noslēpumains
impulss” [11]. Aicinājums ir gaisma
un impulss. Gaisma mūsu prātam, ko
apskaidro ticība, lai lasītu mūsu
dzīvi, impulss mūsu sirdī, kas kvēlo
Dieva mīlestībā, lai vēlētos sekot
Kunga aicinājumam, lai arī tā būtu
antipātiskā patika, kas raksturīga
Dieva lietām. Tādēļ ir vēlams, lai
katrs lūgtu „ne tikai gaismu, lai
redzētu savu ceļu, bet arī spēku, lai
vēlētos vienoties ar Dieva gribu” [12].

Garīgās vadības palīdzība

Mēs nezinām, vai Nikodēms
konsultējās ar citiem mācekļiem
pirms vai pēc došanās satikt Jēzu.
Varbūt, ka tas bija tieši Jāzeps no
Arimatejas, kurš viņu pamudināja
atklāti sekot Jēzum, nebaidoties no
citiem farizejiem. Tādā veidā tieši



Jāzeps būtu Nikodēmu pamudinājis
uz izšķirošo tikšanos uz Jēzu. Tieši to
nozīmē garīgā pavadība vai vadība:
spēt rēķināties ar kāda padomu, kas
soļo kopā ar mums, kāda, kurš dzīvo
saskaņā ar Dievu, kurš mūs pazīst un
patiesi mūs mīl.

Ir tiesa, ka aicinājums vienmēr ir
kaut kas starp mani un Dievu.
Neviens nevar ieraudzīt šo
aicinājumu bez manis. Neviens
nevar izlemt manā vietā. Dievs
vēršas pie manis, mani aicina, man
dod brīvību atbildēt un savu
žēlastību, lai es varētu to darīt.
Tomēr šajā izšķiršanās un lēmuma
procesā ir liela palīdzība, ja varam
rēķināties ar kādu zinošu cilvēku,
cita starpā, lai pārliecinātos, ka man
ir nepieciešamās objektīvās spējas,
lai varētu iet šo ceļu, lai pārliecinātos
par manas vēlēšanās patiesumu, kad
runa ir par atdošanos Dievam. No
otras puses, kā teikts Katehismā, labs
garīgais vadītājs var kļūt par



lūgšanas skolotāju [13]: kādu, kas
mums palīdz lūgšanā lasīt, saprast
mūsu un sirds nemieru, noslieces un
notikumus, likt tiem nobriest. Tāpat
arī šajā ziņā, viņa darbs ļaus mums
noskaidrot mūsu aicinājumu. Runa ir
par kādu, kurš kādu dienu,
iespējams, mums pateiks kā svētais
Jānis svētajam Pēterim, ieraudzījis
no attāluma to cilvēku, kas ar viņiem
runāja no krastmalas „Tas ir
Kungs” (Jņ 21,7).

„KĀ VAR ATPAZĪT DIEVA
AICINĀJUMU? TAS IR JAUNS SKATS
UZ DZĪVI, IT KĀ BŪTU IEDEGUSIES
GAISMA”(SVĒTAIS HOSEMARIJA)

Katrā gadījumā izšķiršanās lielā
mērā ir personīgs ceļš, tāpat tas ir arī
ar galīgo lēmumu. Pats Dievs mums
dod brīvību. Pat pēc detonatora.
Tādēļ, kad ir pagājis sākuma posms,
ir iespējams, ka atgriežas šaubas.
Dievs vienmēr mūs pavada, bet Viņš
paliek mazliet atstatu. Ir taisnība, ka



Viņš ir izdarījis visu, arī turpinās to
darīt, bet tagad vēlas, lai mēs pilnīgi
brīvi, mīlestības pilnā brīvībā, spertu
pēdējo soli. Viņš negrib vergus, grib
bērnus. Tādēļ Viņš ieņem diskrētu
vietu, neuzspiežot neko sirdsapziņai,
gandrīz varētu teikt, ka Viņš ir
„novērotājs”. Dievs mūs vēro,
pacietīgi un pazemīgi gaida mūsu
lēmumu.

***

„…tu tapsi grūta un dzemdēsi
Dēlu…” (Lk 1, 31-32). Vienu klusuma
brīdi, kas sekoja svētā ercenģeļa
Gabriēla vēstījumam, visa pasaule,
šķiet, bija aizturējusi elpu. Dieva
vēsts bija nodota. Dieva balss bija
gadiem skanējusi Jaunavas iekšienē.
Bet tagad - Dievs klusēja. Un gaidīja.
Viss bija atkarīgs no brīvas Nācaretes
jaunavas atbildes. „Tad Marija sacīja:
„Redzi, es esmu Kunga kalpone, lai
notiek ar mani pēc tava vārda” (Lk 1,
38). Daudzus gadus vēlāk, Krusta



pakājē, svētā Marija saņēma no
Nikodēma rokām sava Dēla mirušo
ķermeni. Kādu gan iespaidu uz
mācekli, kas bija nesen ieradies,
atstāja tas, ko viņš novēroja; būdama
dziļu sāpju pārņemta, Jēzus Māte
vēlreiz pieņēma un mīlēja Dieva
ceļus: „Lai notiek ar mani pēc tava
vārda”. Kā gan lai neatdod visu par
tik lielu mīlestību?

Hosē Brage /José Brage /

[1] Svētais Hosemarija, Vēstule, 6-
V-1945, nr. 42.

[2] Turpat.

[3] J. Ratzingers, La sal de la tierra
(Zemes sāls), Palabra, Madrid 1997,
36. lpp.



[4] Svētais Hosemarija, Piezīmes no
sarunām ģimenes lokā, Crónica,
1974, I sējums, 529.lpp.

[5] En diálogo con el Señor,
vēsturiski- analītiskais izdevums,
Rialp, Madrid 2017, 199. lpp.

[6] Svētais Pāvils VI, Homīlija, 14-
X-1968.

[7] Svētais Hosemarija, Piezīmes no
sarunām ģimenes lokā, Crónica,
1972, 460.lpp.

[8] Benedikts XVI, Tikšanās ar
jauniešiem Sulmonā, 4-VII-2010.

[9] S. Rubin un F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio (Pāvests Francisks. Sarunas
ar Horgi Bergolio), Ediciones B,
Barcelona, 2013, 48. lpp.

[10] Svētais J.H. Ņūmans, Apología
pro vita sua, Ciudadela, Madrid 2010,
215.lpp.



[11]Vēstule 9-I-1932, citēts no El Opus
Dei en la Iglesia (Opus Dei Baznīcā),
Rialp, Madrid 1993, 148. lpp.

[12] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18-IX-2018.
Pieejams šeit.

[13] Sal. Katoļu Baznīcas katehisms,
nr. 2690.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-
milestiba-v-ka-atklat-aicinajumu/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-v-ka-atklat-aicinajumu/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-v-ka-atklat-aicinajumu/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-v-ka-atklat-aicinajumu/

	Kaut kas liels un, lai tā būtu mīlestība (V): Kā atklāt aicinājumu?

