
opusdei.org

Kaut kas liels un, lai
tā būtu mīlestība
(IV): Vairāk tēvi un
mātes kā parasti

Vecāku misija neaprobežojas
tikai ar to bērnu pieņemšanu,
ko Dievs viņiem dāvā, tā
turpinās visu dzīvi, tās
horizonts ir Debesis.

5.12.2020

Jēkaba un Jāņa māte nāk pie Jēzus.
Viņa ļoti uzticas Viņam. Kungs pēc
žestiem saprot, ka viņa vēlas kaut ko
lūgt, tādēļ jautā tieši: „Ko tu gribi?”.



Viņa arī sniedz tiešu atbildi: „Saki, lai
šie abi mani dēli sēd tavā valstība
viens tev pie labās rokas, otrs – pie
kreisās” (Mt 20,21). Jēzus, iespējams,
pasmaidīja par šīs mātes izsmeļošo
lūgumu. Vēlāk Viņš tai dāvās kaut ko
lielāku par to, ko viņa sapņoja
saviem dēliem. Kungs tiem piešķir
vietu savā sirdī, kā arī universālu un
mūžīgu misiju.

ĢIMENĒ IEMĀCĀMIES LŪGTIES
TĀDIEM VĀRDIEM, KO
TURPINĀSIM LIETOT VISU SAVU
ATLIKUŠO DZĪVI

Baznīca, kas tobrīd bija tikko
piedzimusi, šodien piedzīvo jaunu
apustulisko impulsu. Caur pēdējiem
Romas pāvestiem, Kungs mūs vada
uz „vienmēr atjaunotu
evaņģelizāciju” [1], kas ir viena no
būtiskākajām iezīmēm, pārejot no
otrā uz trešo gadu tūkstoti. Un šajā
avantūrā ģimene nav pasīvs subjekts,
gluži pretēji, mātes, tēvi,



vecmāmiņas ir galvenie varoņi: viņi
atrodas evaņģelizācijas pirmajā
rindā. Ģimene patiesībā ir „pirmā
vieta, kur mūsu dzīvē parādās Dieva
mīlestība pāri tam, ko mēs varam vai
nevaram izdarīt” [2]. Ģimenē mēs
iemācāmies lūgties tādiem vārdiem,
kurus turpināsim lietot visu savu
atlikušo dzīvi; ģimenē formu iegūst
tas veids, kādā bērni skatīsies uz
pasauli, cilvēkiem, lietām” [3]. Tādēļ
mājas tiek aicinātas kļūt par vietu,
kurā valda atbilstošs klimats, laba
zeme, kur Dievs varētu iesēt savu
sēklu tādā veidā, ka tas, kurš vārdu
uzklausa un to saprot, var nest
augļus - simtkārtīgus,
sešdesmitkārtīgus vai
trīsdesmitkārtīgus (Sal.Mt 13,23).

Svēto vecāki

Svētais Hosemarija bija jauns
priesteris, kad Kungs viņam parādīja
plašo svētuma panorāmu, ko Opus
Dei bija aicināts iesēt pasaulē. Viņš



apcerēja savu misiju kā uzdevumu,
ar kuru nevar kavēties, un lūdza
savam garīgajam vadītājam, lai
atļauj vairāk lūgties un gandarīt. Lai
attaisnotu šīs prasības, svētais
Hosemarija rakstīja: „Redziet, Dievs
man to lūdz, turklāt, ir nepieciešams,
lai es būtu svēts un tēvs, svēto
skolotājs un vadītājs” [4]. Tie ir vārdi,
kurus zināmā mērā var attiecināt uz
jebkuru ģimenes māti vai tēvu, jo
svētums tikai tad ir autentisks, ja tajā
dalās, ja izgaismo savu apkārtni.
Tādēļ, ja vēlamies sasniegt patiesu
svētumu, katrs no mums ir aicināts
kļūt par „svēto un tēvu, svēto
skolotāju un vadītāju”.

Svētais Hosemarija jau no sākuma
runāja par „aicinājumu uz
laulību” [5]. Viņš saprata, ka šāds
formulējums varētu pārsteigt, bet
bija pārliecināts, ka laulība ir patiess
ceļš uz svētumu, ka laulāto mīlestība
ir Dieva gribēta. To uzsverot, viņš
mēdza sacīt: „Es svētīju šo mīlestību



ar abām rokām, un, kad man prasa,
kādēļ es saku, ka ar abām rokām - es
atbildu: tādēļ, ka man nav četru!” [6].

Vecāku misija neaprobežojas tikai ar
to, ka viņi pieņem tos bērnus, ko
Dievs viņiem sūta, tā turpinās visu
dzīvi, tās horizonts ir Debesis. Kaut
vecāku mīlestība uz saviem bērniem
dažkārt var šķist trausla un
nepilnīga, tēva un mātes saites ar
bērniem ir kaut kas dziļi iesakņojies
viņos, ka ļauj atdot sevi bez robežām
- jebkura māte mainītos vietām ar
bērnu, kurš cieš slimnīcā.

Svētajos Rakstos ir daudz piemēru
tādām mātēm un tēviem, kuri jūtas
priviliģēti un lepni par tiem bērniem,
kurus Dievs viņiem ir devis.
Abrahams un Sāra, Mozus māte,
Anna, Samuēla māte, septiņu brāļu
Makabeju māte, kanaāniete, kas lūdz
par savu meitu, Nainas atraitne,
Elizabete un Zakarija, un, it īpaši,
Jaunava Marija un svētais Jāzeps. Tie



ir aizbildņi, kuriem varam uzticēt
mūsu ģimeņu aizsardzību, lai šeit
rastos jauna svēto paaudze.

Nav noslēpums, ka mātes un tēva
loma ir cieši saistītas ar krustu un
sāpēm. Blakus lieliem priekiem un
apmierinātībai, bērnu augšanas un
nobriešanas process nepaiet bez
grūtībām - citas ir lielākas, citas
mazākas: negulētas naktis, pusaudžu
sacelšanās, grūtības atrast darbu,
turpmāka dzīvesbiedra izvēle utt.

nav noslēpums, ka mātes un tēva
loma ir cieši saistīta ar krustu un
sāpēm

Īpaši grūti ir novērot, kā bērni
pieņem nepareizus lēmumus vai
attālinās no Baznīcas. Arī ja vecāki ir
centušies viņus audzināt ticībā,
mēģinājuši parādīt kristīgās ticības
pievilcību, iespējams, tiem rodas
jautājums: ko mēs darījām slikti? Tas
ir normāli to sev jautāt, bet
nedrīkstam ļaut, lai tas mūs par



daudz uztrauc. Ir tiesa, ka vecāki ir
galvenie atbildīgie par savu bērnu
audzināšanu, bet viņi nav vienīgie,
kuriem ir ietekme uz bērniem: vide,
kurā viņi dzīvo var piedāvāt
pievilcīgākus un pārliecinošākus
veidus, kā raudzīties uz dzīvi, var
panākt, ka ticības dzīve tiek uzskatīta
par kaut ko tālu. Bet, pāri visam,
bērniem ir viņu brīvība, tajā viņi
izvēlas sekot vienam ceļam vai
citam.

Dažkārt notiek tā, ka bērniem
nepieciešams distancēties, lai no
jauna paskatītos uz to, ko viņi bija
saņēmuši. Pa to laiku ir nepieciešams
būt pacietīgiem, kaut arī viņi
kļūdītos, patiesi viņus jāpieņem,
jāpārliecinās, ka viņi to saprot;
vajadzētu izvairīties būt pārāk
uzmācīgiem, jo tas varētu viņus tikai
vairāk attālināt. „Daudzreiz vienīgā
lieta, ko var darīt ir nogaidīt; lūgties
un gaidīt - pacietīgi, maigi,
augstsirdīgi un žēlsirdīgi” [7]. Līdzībā



par pazudušo dēlu tēva tēls ir ļoti
ekspresīvs (Sal.Lk 15,11-32): viņš
redzēja daudz tālāk nekā dēls, tādēļ,
neskatoties uz to, ka redzēja viņa
kļūdas, saprata, ka vajag gaidīt.

Jebkurā gadījumā, nav vienkārši un
tas nenotiek automātiski, ka kāda
māte vai tēvs pieņem savu bērnu
brīvību, kad tie paliek vecāki, jo daži
lēmumi, kaut arī paši par sevi ir labi,
ir atšķirīgi no tiem, ko pieņemtu
vecāki. Ja līdz šim bērniem visu
vajadzēja no vecākiem, tagad vecāki
kļūst tikai par viņu dzīves
novērotājiem. Tomēr, lai arī tas būtu
paradoksāli, tagad bērniem vecākus
vajag vairāk kā jebkad. Tie paši
cilvēki, kas viņiem iemācīja ēst un
staigāt, var turpināt viņus pavadīt
ceļā uz pieaugšanu brīvībā, kamēr
viņi atver savu ceļu dzīvē. Tagad
vecāki tiek aicināti būt skolotāji un
pavadoņi.

Svēto skolotāji



Skolotājs ir kāds, kurš apmāca kādā
zinātnē, mākslā vai amatā. Vecāki ir
skolotāji, daudzreiz pat neapzinoties,
ka tas tā ir. Kā osmozes procesā
[osmoze - izšķīdušu vielu sūkšanās
caur puscaurlaidīgu membrānu, tulk.
piezīme] viņi nodod bērniem tik
daudzas lietas, kas tos pavada visu
mūžu. Īpaši, audzinot viņus
svarīgākajā no dzīves mākslām: mīlēt
un tikt mīlētiem.

Iesākumā vecākiem ir jāpalīdz
pārvarēt dažus aizspriedumus, kas
mūsdienās var būt acīmredzami, kā
piemēram doma, ka brīvība nozīmē
„rīkoties saskaņā ar manām
kaprīzēm, pretojoties jebkuriem
noteikumiem” [8]. Bet patiess
izaicinājums vecākiem ir ar
pacietību, kā ejot pa slīpu virsmu,
pamodināt bērnos patiku pret labo,
tā, ka viņiem ne tikai nav grūti
rīkoties, kā saka vecāki, bet viņi paši
kļūst „spējīgi izbaudīt labo” [9]. Šajā
pieaugšanas ceļā gadās, ka bērni



nenovērtē to, ko saņem. Ir taisnība,
ka arī vecākiem ir jāiemācās labāk
audzināt savus bērnus: neviens
nepiedzimst, zinot, kā būt par tēvu
vai māti. Bet, par spīti dažādajai
audzināšanai, pēc kāda laika bērni
labāk novērtē to, ko ir saņēmuši. Tā
tas bija arī ar svēto Hosemariju
attiecībā uz mātes padomu, ko viņa
mēdza atkārtot: „Daudzus gadus
vēlāk es sapratu, ka tajos vārdos bija
dziļa jēga” [10].

Agrāk vai vēlāk bērni saprot to, cik
ļoti viņus ir mīlējuši vecāki, un to, ka
tieši viņi ir to dzīves skolotāji. To ļoti
precīzi izsaka viens no lielajiem XIX
gadsimta autoriem: „Nav nekā
cēlāka, spēcīgāka, veselīgāka un
derīgāka dzīvē kā labas atmiņas,
īpaši tad, ja tās ir bērnības atmiņas,
atmiņas par vecāku mājām. (…) Tas,
kas viņu nākotnei dod
nodrošinājumu, tiek saglabāts. Un
pat, ja tā ir tikai viena atmiņa, šī
vienīgā atmiņa kādu dienu var būt



mūsu glābiņš” [11]. Vecāki zina, ka
viņu misija ir iesēt un pacietīgi
gaidīt, kad viņu negulētās naktis dod
augļus, kaut arī viņiem nebūtu lemts
to ieraudzīt.

Svēto pavadoņi

Pavadonis ir tas, kurš pavada un
parāda citiem, pa kuru ceļu jāiet, vai
atver pārējiem ceļu. Lai izpildītu šo
uzdevumu, ir nepieciešams pazīt
vietu un vēlāk pavadīt tos, kuri uz
turieni dodas pirmo reizi. Labi
skolotāji apmēbelē galvu, zina kā
sasildīt sirdis: Salome, Cebadeja
sieva, pavadīja savus dēlus pa Kristus
ceļu, stādīja viņus priekšā tam, kurš
varēja dod viņu dzīvei prieku un
jēgu, viņa bija arī krusta pakājē. Tur
viņa bija tikai ar Jāni. Tomēr ar laiku
Jēkabs kļuva par pirmo apustuli,
kurš atdeva savu dzīvi par Jēzu.
Tāpat viņa atradās kapa vietā, agrā
svētdienas rītā, kopā ar Mariju



Magdalēnu. Jānis viņai sekoja
mazliet vēlāk.

KATRAM pavadonim KĀDREIZ IR
JĀUZŅEMAS KĀDI SAREŽĢĪTI,
IZAICINĀJUMA PILNI SOĻI

Katram pavadonim kādreiz ir
jāuzņemas kādi sarežģīti,
izaicinājuma pilni soļi. Šajā dzīves
ceļā viens no tādiem soļiem ir atbilde
uz Dieva aicinājumu. Būt blakus
bērniem, kad viņiem ir jāizšķiras par
savu aicinājumu, ir vecāku
aicinājuma svarīga daļa. Ir
saprotams, ka viņiem ir bail šī soļa
priekšā. Bet tas nedrīkst paralizēt
pavadoni. „Bailes? Manā dvēselē ir
iespiedušies Svētā Jāņa vārdi, kurus
viņš saka pirmās vēstules ceturtajā
nodaļā. Lūk, ko viņš saka: „Qui autem
timet, non est perfectus in caritate” (1
Jņ 4,18). Tas kurš baidās, neprot
mīlēt. No kā jābaidās? Tu proti mīlēt,
tāpēc nebaidies. Uz priekšu!” [12].



Jebkurā gadījumā, nekas tā
neuztrauc māti vai tēvu kā viņu
bērnu laime. Tomēr bieži gadās, ka
viņiem pašiem jau ir doma par to, kā
šai laimei ir jāizskatās. Dažkārt viņi
iedomājas profesionālo nākotni, kas
pilnībā neatbilst bērna reālajiem
talantiem. Citreiz viņi vēlas, lai bērni
būtu labi, bet „bez pārspīlējumiem”.
Tādā veidā viņi, iespējams, aizmirst
Evaņģēlija radikalitāti, kas dažkārt
var samulsināt, bet ir ļoti svarīga.
Tādēļ, un īpaši tādēļ, ja viņi ir
audzinājuši savus bērnus dziļi
kristīgā garā, ir neizbēgami, „ka katrs
bērns pārsteidz ar projektiem, kas
rodas no šīs brīvības, kas salauž
mūsu shēmas, un ir labi, ka tā notiek.
Audzināšanas neatņemama
sastāvdaļa ir veicināt atbildīgu
brīvību” [13].

Vecāki ļoti labi pazīst savus bērnus,
parasti labāk kā jebkurš cits. Tā kā
viņi vēlas bērniem to labāko, ir
loģiski un labi, ja vecāki domā, vai



bērni būs laimīgi ar savām dzīves
izvēlēm, un, ka pārdomā viņu
nākotni „no vien gala līdz otram” [14]
ar vēlmi viņus aizsargāt un viņiem
palīdzēt. Tādēļ tad, kad bērni sāk
saskatīt iespējamo Dieva aicinājumu,
vecākiem ir skaists uzdevums būt
gudriem un vadīt. Kad svētais
Hosemarija runāja par savu
aicinājumu ar tēvu, viņš atbildēja:
„Padomā vēl mazliet” …, bet tūlīt
piebilda: „es nestāšos ceļā” [15].
Kamēr bērnu garīgajām vēlmēm
vēcāki vēlas piedot reālismu un
apdomību, viņiem vienlaicīgi
jāiemācās respektēt bērnu brīvību,
lai ļautu atspīdēt Dieva žēlastībai
viņu sirdīs, lai, vēloties vai arī
nevēloties, nekļūtu par šķērsli Dieva
plāniem.

No otras puses, bieži vien bērni
neapzinās to, cik liels satricinājums
viņu aicinājums var būt vecākiem.
Svētais Hosemarija stāstīja, ka
vienīgā reize, kad viņš redzēja tēvu



raudam bija tieši tad, kad viņš
izstāstīja, ka vēlas būt priesteris [16].
Ir jābūt ļoti dāsnam, lai būtu blakus
bērnam, kad viņš dodas pa citu ceļu,
nekā to, kas bija iedomāts. Nav
jābrīnās, ka ir grūti atteikties no šiem
plāniem. Bet Dievs neprasa mazāk no
vecākiem: šīs ciešanas, kas ir ļoti
cilvēcīgas, ar Dieva žēlastību, var būt
arī ļoti dievišķas.

Šie satricinājumi, turklāt, var būt
brīdis, kad saprotam, kā mēdza teikt
svētais Hosemarija, ka par
deviņdesmit procentiem par
aicinājumu mīlēt Dievu no visas sirds
bērniem ir jāpateicas vecākiem [17].
Dievs noteikti pazīst to upuri, ko
vecākiem varētu nozīmēt ar
mīlestību un brīvību pieņemt šo
lēmumu. Kurš gan, ja ne Viņš, kurš
atdeva savu Dēlu mūsu pestīšanai,
varētu to saprast.

Kad vecāki devīgi pieņem savu bērnu
aicinājumu, nepaturot tos sev, viņi



izsauc daudzas debesu žēlastības
daudziem cilvēkiem. Patiesībā, runa
ir par stāstu, kas atkārtojas gadsimtu
garumā. Kad Jēzus aicināja Jāni un
Jēkabu viņam sekot un pamest visu,
viņi ar tēvu laboja tīklus. Cebedejs
turpināja darboties ar tīkliem, šķiet,
ka mazliet apmulsis, tomēr ļāva
viņiem iet. Iespējams, ka bija
nepieciešams laiks, lai saprastu, ka
pats Dievs ienāca viņu ģimenē. Un,
visbeidzot, kāds prieks redzēt, cik
laimīgi viņi ir savā jaunajā zvejā,
apustulāta „jūrā bez malas”.

Vairāk vajadzīgi kā jebkad

Kad dēls vai meita pieņem svarīgu
lēmumu savā dzīvē, viņiem vairāk kā
jebkad ir nepieciešami vecāki. Māte
vai tēvs daudzreiz ir spējīgi, un pat
no liela attāluma, saskatīt skumju
atbalsi savos bērnos, tāpat viņi ir
spējīgi intuitīvi uztvert īstu prieku.
Tāpēc viņi unikālā veidā var bērniem
palīdzēt būt laimīgiem un uzticīgiem.



Lai tiktu galā ar šo jauno pienākumu,
pirmkārt, vajadzētu atpazīt žēlastību,
ko viņi ir saņēmuši. Apzinoties to
Dieva klātbūtnē, viņi var atklāt, ka
„tas nav upuris, ja Dievs vecākiem
prasa bērnus, tāpat nav upuris tiem,
kurus Dievs aicina Viņam sekot.
Gluži pretēji, tas ir milzīgs gods, liels
un svēts lepnums, liecina par
izredzētību, īpašu, speciālu
mīlestību” [18]. Viņi ir tie, kas ir
padarījuši iespējamu aicinājumu, kas
ir dzīvības dāvanas turpinājums.
Tādēļ svētais Hosemarija sacīja: „Es
jūs apsveicu, jo Jēzus ir paņēmis šīs
jūsu sirdis – pilnībā – tikai sev
vienam… tikai sev vienam!” [19].

AICINĀJUMI RODAS LŪGŠANĀ UN
NO LŪGŠANAS; UN TIKAI
LŪGŠANĀ TIEM VAR PALIKT
UZTICĪGS UN TIE VAR SNIEGT
AUGĻUS

No otras puses, vecāku lūgšanai
Dieva priekšā tad ir liela nozīme. Cik



daudz piemēru šai skaistajai
aizbildnieciskajai lūgšanai atrodam
Bībelē un vēsturē! Svētā Monika,
viņas uzticības pilnā un uzstājīgā
lūgšana par sava dēla Augustīna
atgriešanos, ir, iespējams,
zināmākais piemērs, bet, patiesībā,
šādu stāstu ir nebeidzami daudz. Aiz
katra aicinājuma „vienmēr ir kāda
spēcīga un intensīva lūgšana: kādas
vecmāmiņas, kāda vectēva, kādas
mātes, kāda tēva vai kopienas
lūgšana. (…) Aicinājumi rodas
lūgšanā un no lūgšanas, un tikai
lūgšanā tiem var palikt uzticīgs un tie
var dod augļus” [20]. Kad ceļš tiek
uzsākts, iziet to līdz galam lielā mērā
ir atkarīgs no to lūgšanas, kas
visvairāk mīl šos cilvēkus.

Un klāt lūgšanai - līdzās būšana.
Redzot, ka vecāki iesaistās jaunās
dzīves misijā, lielā mērā palīdz
stiprināt bērnu uzticību. Daudzreiz
vecāki skaļā balsī lūdz, pat tieši to
nepasakot, palīdzīgu roku, lai



aptvertu, cik priecīga ir meita vai
priecīgs ir dēls, šajā sevis atdošanas
ceļā. Viņam vajag pieskarties šīs
dzīves auglīgumam. Dažreiz tie ir
paši bērni, kas laipni lūdz dzīvi,
padoma veidā, palīdzības veidā,
lūgšanas veidā.

Cik daudz stāstu par tēviem un
mātēm, kuri atklāj savu aicinājumu
uz svētumu, pateicoties savu bērnu
aicinājumam!

Nevar izskaitīt tos dzīves augļus, ko
saņem Jēkabs un Jānis. Bet, gluži
pretēji, var apgalvot, ka šiem
Baznīcas pīlāriem lielā mērā ir
jāpateicas saviem vecākiem par savu
aicinājumu. Jēkabs nesa Dieva
Mīlestību līdz pasaules malām, bet
Jānis to sludināja ar skaistākajiem
vārdiem, kas jebkad ir uzrakstīti par
šo Mīlestību. Visi, kas esam saņēmuši
ticību, pateicoties viņu atdevei,
varam izjust lielu pateicību šim
Galilejas laulātajam pārim. Vārdi



Cebedejs un Salome tiks izrunāti
kopā ar šiem apustuļiem līdz
pasaules beigām.

„Ņemiet un ēdiet visi no tās, jo tā ir
mana miesa, kas par jums tiek
atdota” [21]. Mātes un tēvi, kas mīl
Dievu un kas ir redzējuši, kā bērns
pilnībā atdodas Dievam, īpašā veidā
uztver Kunga vārdus svētajā Misē,
konsekrācijas laikā. Kaut kādā veidā
viņi to izdzīvo savā dzīvē. Viņi ir
atdevuši savus bērnus, lai citiem
būtu ēdiens, lai citi dzīvotu. Šādā
veidā, var teikt, ka viņu bērni
pavairo viņu mātes vai tēva būtību.
Sakot šo jauno jā, viņi pievienojas
pestīšanas darbam, kuru Jēzus
piepildīja ciešanās un kas tika
uzsākts vienkāršā mājvietā, tad, kad
Marija teica savu jā.

Diego Zalbidea



[1] Svētais Pāvils VI, Apustuliskais
pamudinājums Evangelii nuntiandi
(8-XII-1975), nr. 82. Sal. arī Svētais
Jānis Pāvils II, Apustuliskā vēstule 
Novo millennio ineunte (6-I-2001), nr.
40; Benedikts XVI, Homīlija, atklājot
Bīskapu sinodi par jauno
evaņģelizāciju 7-X-2012; Francisks,
Apustuliskais pamudinājums 
Evangelii gaudium (Evanģēlija prieks)
(24-XI-2013), nr. 27.

[2] F. Ocáriz, Vēstule 4-VI-2017.

[3] Sal. Katoļu Baznīcas katehisms,
nr. 1666.

[4] Svētais Hosemarija, Apuntes
íntimos (Personīgās piezīmes), nr.
1725, citēts no Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei
(Opus Dei dibinātājs), I sējums, Rialp,
Madrid 1997, 554. lpp.

[5] Svētais Hosemarija, Ceļš, nr. 27.



[6] Svētais Hosemarija, Dieva draugi,
nr. 184.

[7] Francisks, Vispārējā audience, 4-
II-2015.

[8] F. Ocáriz, Pastorālā vēstule, 9-
I-2018, nr. 5.

[9] J. Diéguez, Llegar a la persona en
su integridad: el papel de los afectos
(I), opusdei.org

[10] Svētais Hosemarija, Piezīmes no
sarunām ģimenes lokā, 17-II-1958,
citēts no S. Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980, 20.
lpp.

[11] F. Dostojevskis, Brāļi
Koromazovi, epilogs.

[12] Svētais Hosemarija, Piezīmes no
tikšanās ar jauniešiem 1972. gada
novembrī. Citēts no Dos meses de

https://opusdei.org/es/document/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-i
https://opusdei.org/es/document/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-i


Catequesis, 1972, I sējums 416. lpp.
(AGP, biblioteca, P04).

[13] Francisks, Apustuliskais
pamudinājums Amoris laetitia (19-
III-2016), nr. 262. Svētais Hosemarija
šo realitāti zīmēja ar nelielu humora
piejaukumu: „ Māte, tiklīdz bērns ir
dzimis jau domā, ka apprecinās viņu
ar tādu un tādu meiteni, viņi darīs to
un to. Tēvs, savukārt, domā par
profesiju un biznesu, kurā iesaistīs
savu dēlu. Katrs raksta savu stāstu,
stāstu, kas ir rozā, jauks. Pēcāk,
radībiņa iznāk gudra, laba, jo viņa
vecāki ir labi, un viņiem paziņo: šis
jūsu stāsts mani neinteresē. Un
notiek kolosāls tracis” (Piezīmes no
sarunām ģimenes lokā, 4-XI-1972,
citēts no Hogares luminosos y alegres,
155. lpp. [AGP, biblioteca, P11].

[14] Svētais Hosemarija bieži lietoja
šo ieteicienu attiecībā uz vecāku
pašsaprotamajām rūpēm ar savu
bērnu labklājību un nākotni. Sal.,



piemēram, J. Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Rialp,
Madrid 2000, 99. lpp.

[15] A. Sastre, Tiempo de caminar,
Rialp, Madrid 1989, 52. lpp.

[16] Sal. A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei (Opus Dei
dibinātājs), I sējums, Rialp, Madrid
1997, 101. lpp.

[17] Sal. Svētais Hosemarija, 
Conversaciones (Sarunas), nr. 104.

[18] Svētais Hosemarija, Smēde, nr. 18.

[19] Svētā Hosemarijas vārdi kādai
ģimenei 22-X-1960, en A. Rodríguez
Pedrazuela, Un mar sin orillas, Rialp,
Madrid 1999, 348. lpp.

[20] Francisks, Debesu Karalienes
lūgšanas uzruna, 21-IV-2013.

[21]Romas Misāle, Euharistiskā
lūgšana.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-
milestiba-iv-vairak-tevi-un-mates-ka-

parasti/ (8.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iv-vairak-tevi-un-mates-ka-parasti/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iv-vairak-tevi-un-mates-ka-parasti/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iv-vairak-tevi-un-mates-ka-parasti/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iv-vairak-tevi-un-mates-ka-parasti/

	Kaut kas liels un, lai tā būtu mīlestība (IV): Vairāk tēvi un mātes kā parasti

