
opusdei.org

Kaut kas liels un, lai
tā būtu mīlestība
(III): Mūsu īstais
vārds

Mēs esam tādi kādi esam, ne
vairāk un ne mazāk, tieši tas
mūs dara piemērotus kalpot
Kungam, kalpot Viņam Baznīcā.
Šis teksts ir par Dieva
aicinājumu katram.

5.12.2020

Pirmā Bībeles grāmata sākas ar to, ka
Dievs tiek parādīts kā Radītājs, kas
rada lietas no nekā caur savu vārdu:



“Lai top gaisma (…) … lai top
redzama sauszeme (…). Lai uz zemes
sazaļo augi – stādi, kas briedina
sēklu , un augļu koki, kas nes augļus
(…). Lai rodas uz zemes dzīvas
būtnes, katra pēc sava veida – lopi un
rāpuļi, un zemeszvēri, katrs pēc sava
veida (…)” (Rad 1, 1-25). Kad pienāk
laiks radīt cilvēku, notiek kaut kas
savādāks. Dievs viņu nerada „pēc tā
sugas jeb veida”, bet gan dod viņam
vārdu, personīgi viņu rada, runā ar
viņu tieši.

Ja no šī radīšanas stāsta pārceļamies
uz pēdējo Bībeles grāmatu, atklājam
kaut ko pārsteidzošu, šo vārdu, ko
Dievs mums dod, kad mūs rada,
mums vēlreiz jāsaņem mūsu
vēstures beigās. „ (…) Tam, kas
uzvarēs, es došu ēst no apslēptās
mannas un vēl es došu baltu akmeni,
un uz tā būs rakstīts jauns vārds, ko
neviens nezina kā vien tas, kas to
saņems” (Atkl 2,17). Tātad, mēs
saņemam vārdu, kad piedzimstam,



bet mums to dos vēlreiz, mūsu zemes
dzīves beigās. Kā lai to saprot? Te
mēs sastopamies ar aicinājuma
noslēpumu. Tas ir personīgs
noslēpums, kas atklājas pamazām,
kamēr soļojam patiesās dzīves
virzienā.

Brīvas un nepabeigtas radības

Rozei, ozolam, zirgam nav jāpieņem
nekāds lēmums, lai tie būtu tie, kas
viņi ir. Tie vienkārši eksistē: aug,
attīstās un beigu beigās pazūd. Ar
cilvēku, turpretī, tā nenotiek.

MŪSU ATRAŠANĀS ŠAJĀ PASAULĒ
IR AR JĒGU, UN AR MŪSU DZĪVI
MĒS VARAM PADARĪT ŠO PASAULI
PAR LABĀKU VIETU

Kad pieaugam, īpaši pusaudžu
vecumā, mēs saprotam, ka nevaram
būt „kā viens vairāk”. Kaut kādā
veidā mums šķiet, ka mums jābūt
kaut kam „īpašam”, ar vārdu un
uzvārdu, atšķirīgu, neatkārtojamu.



Atskārstam, ka esam šajā pasaulē
kaut kāda iemesla dēļ un ka ar mūsu
dzīvi varam padarīt šo pasauli par
labāku vietu. Mums nepietiek ar
izpratni par to, ka esam, par to, kā
notiek lietas, mums rodas vēlme
sapņot par to, kas gribam būt, un par
to, kādu mēs gribētu redzēt pasauli,
kurā dzīvojam.

Kāds to uzskata par naivumu,
reālisma trūkumu, ko agrāk vai vēlāk
ir nepieciešams pārvarēt. Tomēr, šī
vēlme sapņot pieder pie tā
visaugstākā, kas mums ir. Kristietim
vēlme kļūt par kādu ar savu vārdu
un uzvārdu parāda veidu, kā Dievs
mūs ir vēlējies radīt: kā
neatkārtojamu radību. Un šim
mīlestības pilnajam mērķim atbild
mūsu spēja sapņot. Viņš radīja
pasauli un ielika to cilvēka rokās,
„(…) lai viņš to sargā un
apstrādā” (Rad 2,15). Viņš gribēja
rēķināties ar mūsu darbu, lai sargātu
šo pasauli un liktu tai mirdzēt visā



savā skaistumā, lai mēs to „dedzīgi”
mīlētu, kā mēdza teikt svētais
Hosemarija[1].

To pašu Dievs dara, kad dod mums
dzīvības dāvanu: Viņš mūs aicina
attīstīt mūsu personību, to ieliekot
mūsu rokās. Šim nolūkam viņš vēlas,
lai izmantojam savu brīvību, savu
iniciatīvu, visas mūsu spējas. „Dievs
no tevis kaut ko vēlas, Dievs tevi
gaida”, jauniešiem un visiem
pārējiem saka pāvests Francisks.
„Viņš tevi aicina sapņot, vēlas tev
parādīt, ka ar tevi pasaule var būt
savādāka. Tas tiesa, ja tu neieliec to
labāko no sevis, pasaule nemainīsies.
Tas ir izaicinājums”[2].

Tevi sauc vārdā

Sīmanis pavadīja savu brāli Andreju
klausīties Jāni Kristītāju. Tas bija tāls
ceļš no Galilejas uz Jūdeju, bet tas
bija to vērts. Bija jānotiek kaut kam
lielam, jo bija pagājuši jau vairāki
gadsimti kopš Dievs savai tautai bija



sūtījis kādu pravieti… un Jānis šķita
kā viens no viņiem. Kamēr viņš
atradās Jordānas upes krastos,
Andrejs tikās ar Jēzu, pavadīja, ar
viņu sarunājoties, veselu
pēcpusdienu. Kad atgriezās pie sava
brāļa Sīmaņa, viņš sacīja: „Mēs esam
atraduši Mesiju”. Un tūlīt „to aizveda
pie Jēzus” (Jņ 1, 41-42). Kurš gan zina,
ko Sīmanis pa ceļam domāja? Vai
tiešām Mesija, Dieva sūtītais, bija
ieradies? Vai ir iespējams, ka
pasaule, kurā viņi dzīvoja mainīsies
tā, kā tas teikts Rakstos? Kad viņš
nonāca pie Skolotāja, „Jēzus sacīja:
„tu esi Sīmanis , Jāņa dēls, tevi sauks
Kēfa” (tulkojumā Pēteris
(„akmens”)” (Jņ 1,42). Pirms mainīt
pasauli, viņam bija jāmaina sava
dzīve.

Kā tas teikts Evaņģēlijos, Sīmaņa
Pētera dzīve ir nebeidzama atklāsme
par Jēzus patieso identitāti un par to
misiju, kas viņam uzticēta. Drīz pēc
atgriešanās Galilejā, pēc tām dienām,



kas pavadītas ar Jāni Kristītāju, Jēzus
parādās pie viņa laivas, lūdz, lai to
ieairē ūdenī, lai no tās varētu
sludināt. Pēteris droši vien piekrita
nelabprāt, jo bija pavadījis nakti
zvejojot, neko nebija izvilcis. Beidzis
runāt ar cilvēkiem, Jēzus vēl ko lūdz
Pēterim: „Airē uz dziļumu un izmet
tīklus zvejai” (Lk 5,4). Tas šķiet gluži
neprātīgi, viņi centās noķert kādu
zivi vairākas stundas, bet
neveiksmīgi... Tomēr Pēteris
paklausa un ierauga, ka viņa tīkli
piepildās ar zivīm! Kas ir tas cilvēks,
kurš iekāpa viņa laivā? „Sīmanis
Pēteris nokrita Jēzus priekšā uz
ceļiem un sacīja: „Kungs, ej prom no
manis, jo es esmu grēcīgs cilvēks” (Lk
5,8). Bet Skolotājs atbildēja:
„Nebīsties, no šī brīža tu būsi cilvēku
zvejnieks” (Lk 5,10).

Kas ir Sīmanis? Galilejas zvejnieks?
Visi viņa senči bija zvejnieki. Viņš jau
gadiem nodarbojās ar šo arodu un
domāja, ka tas ir viņš: zvejnieks, kas



labi zina savu darbu. Bet Jēzus
apgaismo viņa dzīvi ar nepieredzētu
gaismu. Kunga tuvums viņam liek
apjaust to, kas viņš patiešām ir:
grēcinieks. Bet grēcinieks, ko Dievs ir
ievērojis, ar kuru grib rēķināties.
Atbildot šim dievišķajam
aicinājumam, Pēteris un viņa brālis,
„Izvilkuši laivas krastā, … pameta
visu un sekoja viņam” (Lk 5,11).
Benedikts XVI apcerēja, ka „Pēteris
tad pat nevarēja iedomāties, ka kādu
dienu viņš ieradīsies Romā un tur
kļūs par „cilvēku zvejnieku”
Kungam. Viņš pieņem šo
pārsteidzošo aicinājumu, ļaujot sevi
iesaistīt šajā lielajā avantūrā. Viņš ir
devīgs, saprot savus ierobežojumus,
bet tic tam, kurš viņu ir aicinājis,
seko savam sirds sapnim. Saka jā; tas
ir drosmīgs un dāsns jā, kas viņu
padara par Jēzus mācekli”[3].

Vēlāk, Kungs mazliet vairāk
konkretizē šo misiju, kas Pētera
dzīvei piešķirs veidolu: „Tu esi



Pēteris un uz šīs klints es celšu savu
Baznīcu un elles vārti to
neuzveiks” (Mt 16,18). Dieva plānam
priekš mums, viņa aicinājumam dalīt
savu eksistenci ar Viņu, ir tik liels
spēks kā radīšanai. Ja cilvēks ir radīts
personīga aicinājuma rezultātā, tāpat
katram personīgam aicinājumam
zināmā mērā piemīt radīšanas spēks,
kas pārveido realitāti. Tas ir kaut kas
tik radikāls, ka nozīmē priekš mums
saņemt jaunu vārdu, jaunu dzīvi.
Kurš gan šodien atceras kādu
zvejnieku, kurš pirms 2000 gadiem
dzīvoja ezera krastā Vidējos
Austrumos? Bet cik daudzi godina
Pēteri, apustuli un Baznīcas redzamo
pamatu”[4]!

Apslēptais dārgums

Misija, ko Jēzus mums piedāvā var
mainīt mūsu dzīvi: piepildīt to ar
gaismu. Tādēļ doma, ka Dievs varētu
mani aicināt šķiet pievilcīga. Bet
vienlaicīgi ir kaut kas, kas mūs



padara ļoti nemierīgus: mums šķiet,
ka, ja šāds aicinājums pastāv, ja
Dievs ar mums rēķinās, mēs
zaudēsim savu brīvību. Vairs
nevarēsim izvēlēties citu ceļu! Varēs
notikt tikai tas, ko Viņš vēlas!

MŪSU DZĪVES LAIKĀ JĒZUS MUMS
ATKLĀJ KĀDU DĀRGUMU, KĀDU
MISIJU, KAS IR APSLĒPTA MŪSU
IEKŠIENĒ

Pētera ceļa izpēte mums var palīdzēt.
Vai viņš zaudēja savu brīvību, kad
nolēma pamest visu un sekot Jēzum?
Vai tas nebija visbrīvākais un 
visatbrīvojošākais lēmums viņa
dzīvē? Dažkārt mums liekas, ka
brīvība vispirms nozīmē iespēju
izvēlēties, kad nekas mūs
neierobežo. Tomēr, ja to reducējam
šādi, brīvība nozīmē konkrētu izvēli,
kas, labākajā gadījumā, ir saistīta ar
tuvāko nākotni: izvēlēties: vēlos ēst
hamburgeri vai vistu, gribu spēlēt



futbolu vai basketbolu, man patiktu
klausīties šo vai citu dziesmu.

Bet ir arī citas izvēles, kas var ienest
mūsu dzīvē pilnīgi citu gaismu,
padarīt to priecīgāku, brīvāku: tie ir
brīži, kad liekam uz spēles visu savu
dzīvi; izvēlamies, kas vēlamies būt.
Šeit brīvība parādās savā patiesajā
lielumā, savā spējā atbrīvot. Šie vairs
nav mirkļa, bet gan eksistenciāli
lēmumi. Tas ir, piemēram, tad, kad
kāds nolemj apprecēties ar cilvēku,
ko uzskata par vislielāko dārgumu
pasaulē. Tāpat tas ir tad, kad kāds
jaunietis nolemj kļūt par ārstu,
saprotot, ka tas prasīs nebūt ne
mazas pūles un upurus. Viens sevi
velta kādam cilvēkam, cits seko savai
misijai, atsakoties no visa pārējā.
Jebkurā gadījumā šīs izvēles noteiks
arī tālākos šī cilvēka lēmumus, bet
viņš neuzskatīs, ka tā ir atteikšanās,
bet gan izvēle par labu mīlestībai vai
par labu kādam dzīves uzdevumam,
kas piepildīs viņa dzīvi. Un tā, ar



laiku viņa vārds vairs nav tikai tas,
ko viņš saņēma kristībās, no šī brīža
tas ir arī „… sieva vai vīrs”, vai
„ārsts…”. Viņa vārds, viņa identitāte
iegūst veidolu, iegūst jēgu un
virzienu.

Jēzus nostājas mūsu priekšā tieši ar
šāda veida izvēli. Viņš mūs ir radījis
ar zināmām dotībām, ar kādām
rakstura iezīmēm, kas mums liek būt
tādiem vai citādiem. Vēlāk, mūsu
dzīves laikā, mums tiek atklāts kāds 
dārgums, kāda misija, kas ir kā
apslēpta mūsu iekšienē. „Debesu
valstība ir līdzīga tīrumā apslēptai
mantai, ko cilvēks atradis noslēpj un
ar prieku iet un pārdod visu, kas tam
ir, un iegādājas šo tīrumu” (Mt 13,
44). Patiesībā dārgums ir Viņš pats,
Viņa beznosacījuma mīlestība, un
misija ir tā pati, ko Viņš saņēma no
sava Tēva. Ja esmu to atklājis, man
vairs nav jāmeklē. Es varu tajā
iesaistīties ar visu savu dzīvi, ļaujot,
lai Viņš visai manai eksistencei



piešķir veidolu. Kā apustulis Pēteris,
Akmens, uz kura ir celta Baznīca; kā
Pāvils, tautu apustulis; kā Marija,
Pestītāja Māte.

Iesaistīties šajā uzdevumā patiesībā
ir apskaut Jēzu un Viņam sekot, un
tas mums liek atstāt visu pārējo.
Nekas nespēj mūs vairāk atbrīvot kā
patiesība par sevi pašu: veritas
liberabit vos (Jņ 8,32). Kopā ar svēto
Pāvilu, varam teikt: „Bet tagad visu,
kas toreiz man bija ieguvums, es
Kristus dēļ vērtēju kā zaudējumu. Jā
patiesi, es visu iepriekšējo vērtēju kā
zaudējumu tā pārākuma dēļ, ko man
dod Kunga Jēzus Kristus iepazīšana –
viņa dēļ viss pārējais man ir zudis un
es to uzskatu par mēsliem. Lai tik es
iemantoju Kristu” (Flp 3,7-8).

Varbūt mēs samulstam, kad atklājam
Jēzus tuvumu, to, ka viņš grib ar
mums rēķināties. Tai pat laikā, kad to
visu apdomājam, atklājam, ka tas, ko
Viņš no mums prasa, precīzi atbilst



tam, kas mēs esam, mūsu rakstura
iezīmēm, tam, ko esam pieredzējuši…
Šķiet, ka tieši tam esam dzimuši.
Jaunais vārds tad ir kaut kas, kas jau
bija no pasaules radīšanas… Dievs
mūs tam ir radījis. Tomēr iespējams,
ka tas šķiet par daudz. „Šis dārgums,
šī misija… man? Tiešām Dievs ir
pievērsis man savu uzmanību?”

Likt uz spēles visas savas dotības
un rakstura iezīmes

Dievs mūs aicina ne tikai konkrētā
mūsu dzīves posmā, bet katrā mūsu
dzīves brīdī: Viņš to dara pastāvīgi.
Tāpat arī mūsu atbilde ilgst visu
mūsu eksistences laiku, atsaucoties
aicinājumu ritmam katru dienu mīlēt
atkal no jauna. « Kopš tu pateici „jā”,
laiks pamazām maina apvāršņa
krāsas. Katru dienu tas kļūst arvien
skaistāks, tas mirdz daudz plašāk un
gaišāk. Taču tev ir jāturpina sacīt
„jā”»[5].



Svētais Pēteris saka „jā” Kungam
vairākas reizes. Kā tad, kad visi, kas
bija sekojuši Skolotājam, aizgāja, kad
izdzirdēja, ka Viņš runā par Dzīvības
Maizi (Sal.Jņ 6, 60-71), vai, kad Jēzus
uzstāja, ka mazgās viņa kājas, par
spīti tam, ka tas viņam šķita absurdi
(Sal.Jņ 13,6-10). Pēteris palika pie
Jēzus, vēlreiz apliecinot savu ticību.
Tomēr apustulis nebija izpratis līdz
galam Kunga loģiku. Viņš turpināja
sapņot par slavas pilnu Kunga
parādīšanos, par kādu notikumu, kas
Viņu uzreiz padarīs spēcīgu,
uzvarošu, slavenu visā pasaulē.
Viņam bija nepieciešami vairāki
gadi, lai saprastu, ka Dievs tā
nerīkojas. Bija jāiziet cauri skumjām
par trīskārtēju Jēzus noliegšanu, Viņa
nodošanu. Bija jāsaskaras ar savu
paša vājumu. Tomēr beigās viņš
saprata, jo nekad nebeidza skatīties
uz Jēzu. «Kungs Pēterim, kas Viņu
bija trīs reizes noliedzis, palīdzēja
atgriezties, neizsakot tam nevienu
pārmetumu, tikai ar mīlestības



skatienu»[6]. Jo, galu galā, aicinājums
ir uzaicinājums skatīties uz Jēzu un
ļaut, lai Viņš uz mums skatās,
piedalīties Viņa dzīvē, mēģināt Viņu
atdarināt. Līdz pat mīlestības pilnai
savas dzīves atdošanai.

Pētera aicinājums ieguva savu galīgo
apveidu tajā dienā Galilejas jūras
krastā, kad viņš viens satikās ar
augšāmcēlušos Jēzu. Viņš varēja lūgt
piedošanu… atcerēties, cik ļoti viņš to
mīlēja ar saviem vājajiem spēkiem,
un pateikt to Viņam atkal. Skolotājs
atbildēja: „Gani manas avis” (Jņ
21,17), un pēc tam piebilda: „Seko
man” (Jņ 21,19). Ar to viss bija
pateikts, jo Pēteris jau bija atklājis, ka
sekot Kungam nozīmē mīlēt Viņu līdz
galam, ka tas ir brīnišķīgs sevis
atdošanas un visiem kalpošanas ceļš:
ceļš, nevis mērķis. Tas pats ceļš, ko
mums jāiet katru savas dzīves dienu,
Jēzum pie rokas.

Pilnīga dzīve



Pēteris mira kā moceklis Romā.
Tradīcija saka, ka moceklības, krustā
piesišanas vieta, ir Vatikāna pakalns.
Kad viņš uzzināja par savu
spriedumu, droši vien atcerējās visu
savu dzīvi. Savu jaunību, savu
spēcīgo un izlēmīgo raksturu, savu
darbu Galilejas jūrā. Tikšanos ar
Jēzu, un no tā brīža, cik daudz
skaistu brīžu piedzīvots! Prieki un
ciešanas. Tik daudz cilvēku, ko viņš
bija saticis savā dzīvē. Tik daudz
mīlestības. Viņa dzīve bija ļoti
mainījusies. Un tas bija to vērts.

Kad Kungs ieraudzīja Sīmani pie
Jordānas upes, Viņš neredzēja tikai
jau nobriedušu cilvēku ar savu
raksturu. Viņš saskatīja Pēteri: 
Akmeni, uz kura Viņš gatavojās celt
savu Baznīcu. Kad Viņš skatās uz
mums, redz visu labo, ko varam
izdarīt savā dzīvē. Viņš redz mūsu
talantus, mūsu pasauli, mūsu vēsturi,
piedāvā, lai mēs Viņam palīdzam,
izmantojot mūsu mazumu. Viņš



nelūdz, lai mēs darām neiespējamas
lietas, bet, lai Viņam vienkārši
sekojam.

Mēs esam tādi, kādi esam, ne vairāk,
ne mazāk, un šis esības veids mūs
padara par spējīgiem sekot Kungam
un Viņam kalpot Baznīcā. Viņam pie
rokas esam aicināti atrast labāko
veidu, kā to darīt. Katrs, izejot no tā,
ko Dievs viņam devis: „Un mums pēc
mums dotās žēlastības ir dažādas
dāvanas, un, ja kādam dota
pravietošanas dāvana, lai tā izpaužas
saskaņā ar ticību, ja kādam ir
kalpošanas dāvana, lai tā izpaužas
kalpošanā, ja mācīšanas dāvana -
mācīšanā; ja kāds ir pamudinātājs,
lai pamudina; kas dalās ar citiem, lai
dara to dāsni; kas vada citus, lai dara
to atbildīgi; kas dara žēlastības
darbu, lai dara to ar prieku” (Rom 12,
6-8).

Pēteris atteicās no tā Betsaidas
zvejnieka, kas bija tik pārliecināts



par sevi, un Dievs tādējādi varēja
padarīt viņu par starpnieku, kopā ar
Kristu, starp Debesīm un zemi. Viņa
vēsture atkārtojās gadsimtu garumā
daudzas reizes. Līdz šodienai. Pirmie
jaunie cilvēki, kas veidoja Opus Dei,
ielika savus talantus Dieva rokās, un
tas deva tādus augļus, par kādiem
viņi pat nespēja iedomāties. Par to
viņus pārliecināja svētais
Hosemarija: „Sapņojiet, un jūs
piedzīvosiet daudz vairāk jeb
realitāte pārspēs sapņoto”. Vai, kā
pāvests teica jauniešiem lūgšanu
vigīlijas nobeigumā: Lai Kungs svētī
jūsu sapņus!”[7]

Jēzus aicinājums atklāj to labāko, kas
ir katrā, lai liktu tam kalpot
pārējiem, lai to novestu līdz pilnībai.
Tas ir tas, ko varam saskatīt Pēterī.
Un mēs, kas esam atklājuši, cik ļoti
Viņš mūs mīl, ka rēķinās ar mums,
arī vēlamies uzmanīgi ieklausīties
Viņa aicinājumā: šodien un katrā
mūsu dzīves dienā. Un, kad mēs



satiksimies ar Viņu, Viņš mums iedos
„baltu akmeni, un uz tā būs rakstīts
jauns vārds, ko neviens nezina kā
vien tas, kas to saņems” (Atkl 2,17):
mēs atpazīsim… savu īsto vārdu.

Lūkass Buhs /Lucas Buch/

[1] Sal. Vaga, nr. 290; Dieva draugi,
nr. 206; grāmata “Conversaciones”
(“Sarunas”) homīlija «Dedzīgi mīlot
pasauli», (no nr. 113 uz priekšu).

[2] Francisks, Lūgšanas vigīlija ar
jauniešiem Pasaules jauniešu dienās
Krakovā, 30-VII-2016.

[3] Benedikts XVI, Vispārējā audience,
17-V-2006.

[4] Katoļu Baznīcas katehisms, nr.
936.

[5] Svētais Hosemarija, Vaga, nr. 32.



[6] Svētais Hosemarija, Vaga, nr. 964.

[7] Francisks, Lūgšanas vigīlija ar
jauniešiem Pasaules jauniešu dienās
Krakovā, 30-VII-2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-
milestiba-iii-musu-istais-vards/

(2.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iii-musu-istais-vards/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iii-musu-istais-vards/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-iii-musu-istais-vards/

	Kaut kas liels un, lai tā būtu mīlestība (III): Mūsu īstais vārds

