
opusdei.org

Kaut kas liels un, lai
tā būtu mīlestība
(II): Kāda varētu būt
tava dzīve

Katra kristieša sapnis ir, lai
viņa vārds būtu ierakstīts Dieva
Sirdī. Otrajā sērijas „Kaut kas
liels un, lai tā būtu mīlestība”
tekstā, tiek apskatīta šī realitāte.

5.12.2020

Mezopotāmija pieredzēja dažu
senāko civilizāciju dzimšanu un
norietu: šumeri, akadieši,
babilonieši, kaldieši … Kaut arī skolā



mācāmies par dažām no tām, mums
tās šķiet tālas un ar mums maz
saistītas. Bet, tieši no šī reģiona nāca
cilvēks, kas ir daļa no mūsu ģimenes.
Viņa vārds bija Ābrams, līdz brīdim,
kad Dievs mainīja viņa vārdu uz
Ābrahāms. Bībele šos notikumus
datē kādus 1850 gadus pirms Jēzus
Kristus nākšanas pasaulē.
Četrtūkstoš gadus vēlāk mēs par viņu
atceramies, kad Svētajā Misē
piesaucam „mūsu tēvu ticībā” [1]:
viņš ir mūsu ģimenes sākums.

„Es tevi saucu vārdā”

Ābrahāms ir viens no pirmajiem
cilvēkiem, kas iegāja vēsturē, jo bija
atbildējis Dieva aicinājumam. Viņa
gadījumā, tas bija ļoti īpašs lūgums:
„Ej projām no savas zemes, no vietas,
kur tu esi dzimis, no tēva nama, uz
zemi, ko es tev rādīšu!” (Rad 12,1).
Viņam, citu starpā, seko Mozus,
Samuēls, Elija, citi pravieši… Visi
dzirdēja Dieva balsi, kas tādā vai citā



veidā viņus aicināja „iziet no savas
zemes” un sākt jaunu dzīvi kopā ar
Viņu. Tāpat kā Ābrahāmam, Dievs
viņiem apsolīja, ka darīs lielas lietas
viņu dzīvē: „Es darīšu tevi par lielu
tautu, es svētīšu tevi un darīšu lielu
tavu vārdu, un tu būsi par
svētību” (Rad 12,2). Turklāt, katru no
viņiem Viņš sauca vārdā; Vecajā
Derībā ir saglabājušies to vārdi, kas
sadarbojās ar Dievu. Vēstulē
Ebrejiem viņi tiek ar dedzīgi
uzslavēti (Sal. Ebr 11,1-40).

IR MILZUMDAUDZ NEZINĀMU
SVĒTO, KAS IR ĪSTIE „VĒSTURES
VEIDOTĀJI”

Kad Dievs sūtīja savu Dēlu pasaulē,
aicinātie ne tikai dzirdēja Dieva balsi,
bet varēja redzēt Viņa cilvēcīgo seju:
Jēzu no Nācaretes. Arī viņus Dievs
aicināja sākt jaunu dzīvi, atstāt
vēsturē nedzēšamas pēdas. Mēs
zinām viņu vārdus: Marija
Magdalēna, Pēteris, Jānis, Andrejs…-



un arī viņus mēs atceramies ar
pateicību.

Un pēc tam? Varētu likties, ka ar
Jēzus uzkāpšanu debesīs, Dievs būtu
atteicies no dalības vēsturē.
Patiesībā, Viņa darbība ne tikai
turpinās, bet ir pieņēmusies spēkā.
Ja, esot pasaulē, Viņš izvēlējās tikai
dažus, pēdējo divtūkstoš gadu laikā
Dievs ir mainījis miljoniem vīriešu
un sieviešu „plānus”, paverot viņiem
tādus horizontus, par kuriem viņiem
pašiem nebija ne jausmas. Mēs
zinām daudzu šādu cilvēku vārdus,
tie ir Baznīcas svēto kārtā ieceltie. Un
ir milzumdaudz vīriešu un sieviešu
„no visām tautām, ciltīm, ļaudīm un
valodām” (Atkl 7,9), svētie, kas nav
zināmi, kas ir patiesie vēstures
veidotāji” [2].

Šodien, šajā brīdī, Dievs turpina
meklēt un klauvēt pie ikviena
durvīm. Svētajam Hosemarijam
patika pārdomāt Isaja vārdus: „…es



tevi izpirkšu, es tevi nosaucu tavā
vārdā, tu esi mans!” (Is 43,1).
Meditējot tos, viņš teica, ka sirdī
rodas „medus kāres garša” [3], jo tie
ļauj viņam aptvert, līdz kādai
pakāpei Dievs viņu mīl, tik ļoti
personīgi, neatkārtojami. Arī mums
šie vārdi var radīt medus kāres garšu,
jo mums atklāj, cik mūsu dzīve ir
svarīga Dievam, ka Viņš rēķinās ar
ikvienu. Katra kristieša sapnis ir, lai
viņa vārds būtu ierakstīts Dieva
Sirdī. Un tas ir sapnis, ko katrs var
sasniegt.

„Saskaiti zvaigznes, ja vari tās
saskaitīt”

Var likties pārspīlēti skatīties uz
mūsu dzīvi šādi - kā uz lielo svēto
dzīves turpinājumu. Mums ir mūsu
vājuma pieredze. Tāda pati pieredze
bija arī Mozum, Jeremijam, Elijam, jo
arī viņiem bija savi vājuma brīži [4].
Tas pats Isaja, piemēram, kādreiz
teica: „…velti es pūlējos, niekiem un



tukšībai šķiedu spēkus…” (Is 49,4). Ir
taisnība, ka dažkārt mūsu dzīve
liekas šāda, bez īpašas jēgas vai
intereses, tādēļ, ka tik viegli sagrūst
mūsu projekti. Jautājums „kādēļ es
vēlos dzīvot” uzpeld reizē ar
izgāšanās, ciešanu un nāves pieredzi.

Dievs perfekti pazīst šo nestabilitāti,
to apmulsumu, ko tā var mūsos
izsaukt. Un tomēr, Viņš nāk mūs
meklēt. Tādēļ arī pravietis nepaliek
ar žēlabu saucienu uz lūpām un
atpazīst Dieva balsi: „…es tevi darīšu
par gaismu tautām, lai mana
glābšana sniegtos līdz zemes
malai” (Is 49,6). Mēs esam vāji, bet tā
nav visa patiesība par mūsu dzīvi.
Pāvests raksta: „Mēs atzīstam savu
trauslumu, bet ļausim, lai Jēzus to
ņem savās rokās un dod mums
uzdevumu. Mēs esam trausli, bet
nesam sevī kādu dārgumu, kas mūs
dara lielus un kas var padarīt
labākus tos, kas to no mums
saņem” [5].



Dievišķais aicinājums ir liela Dieva
žēlastība, zīme, ka mani mīl, ka es
Viņam esmu svarīgs: „Dievs ar tevi
rēķinās tādēļ, ka tas esi tu, nevis
tādēļ, ka tev kas pieder: Viņa priekšā
nav svarīgs ne apģērbs, ko tu valkā,
vai mobilais tālrunis, ko tu lieto,
Viņam nav svarīgi, cik moderns tu
esi, Viņam esi svarīgs tu, tāds, kāds tu
esi. Tu esi nozīmīgs Viņa acīs, un, tā
ir neizmērojama vērtība” [6]. Mūs
aicinot, Dievs mūs atbrīvo, jo ļauj
mums izbēgt no banālas dzīves, kas
veltīta sīkam apmierinājumam, kas
nevar piepildīt mūsu ilgas pēc
mīlestības. „Kad sadūšojamies
pateikt Kungam: “Mana brīvība ir
Tev”, mēs atklājam, ka tiekam
atraisīti no daudzām važām, kas mūs
saistīja pie nenozīmīgām lietām” [7].
Dievs mūsu brīvību izvelk no
mazuma, atver Viņa Mīlestības pret
cilvēkiem stāsta plašumam, tam
stāstam, kurā visi mēs esam galvenie
varoņi.



Tie neesam mēs, kas viņam
izdarām pakalpojumu: tas ir
dievs, kas apgaismo mūsu dzīvi

„Aicinājums iededz kādu gaismu, kas
ļauj mums saskatīt mūsu eksistences
jēgu. Tā ir ticības gaismā gūta
pārliecība par mūsu zemes dzīves
realitāti. Mūsu dzīve, pašreizējā,
pagājusī, tā, kas vēl būs, iegūst jaunu
gultni, dziļumu, par kuru agrāk
nenojautām. Visi šie notikumi un
pasākumi tagad ieņem savu patieso
vietu, mēs saprotam, kurp mūs grib
vadīt Kungs, un mēs jūtamies patiesi
iesaistīti uzdevumā, kas mums tiek
uzticēts” [8]. Tam, kurš ir saņēmis un
pieņēmis Dieva aicinājumu, vairs
nav banālu vai mazu darbību. Tās
visas tagad ir apsolījuma
apgaismotas: „Es darīšu tevi par lielu
tautu” (Rad 12,2): es darīšu ar tavu
dzīvi lielas lietas, tu atstāsi pēdas, tu
būsi laimīgs, dalot citiem laimi.
Tādēļ, „kad Viņš lūdz kaut ko,
patiesībā piedāvā kādu dāvanu. Mēs



neesam tie, kas Viņam izdarām
pakalpojumu: tas ir Dievs, kas
apgaismo mūsu dzīvi, piepildot to ar
jēgu” [9].

No otras puses, aicinājuma gaismā
mēs varam saprast, ka mūsu dzīves
svarīgums netiek mērots ar cilvēcīgu
mērauklu, ar tiem plāniem, kurus
piepildām. Tikai daži var pieskaitīt
sevi pie universālās vēstures
dižgariem. Gluži pretēji, tagad 
dievišķais lielums tiek mērots
saistībā ar vienīgo patiesi lielo plānu
- Pestīšanu. „Noteikti, ka izšķirošos
pasaules vēstures notikumus lielā
mērā ietekmēja tās dvēseles, par
kurām vēstures grāmatas klusē. Un,
kurām dvēselēm mums būs
jāpateicas par izšķirošajiem mūsu
personīgās dzīves notikumiem, to
mēs uzzināsim tikai tad, kad viss
apslēptais tiks atklāts” [10].

„Pestīšana notiek tagad!” [11] Kā
sadarboties? Tūkstošiem dažādos



veidos, zinot, ka Dievs pats mums
dos apskaidrību par konkrētu veidu,
kā ar Viņu sadarboties. „Dievs vēlas,
lai cilvēka brīvība iesaistītos ne tikai
atbildot, bet arī konfigurējot pašu
aicinājumu” [12]. Un atbildi, kaut arī
no brīvas gribas sniegtu, virza tā
Dieva pašreizējā žēlastība, kurš
aicina. Ja uzsākam iet, no tās vietas,
kurā mēs pašlaik atrodamies, Dievs
mums palīdzēs ieraudzīt to, ko Viņš
ir izsapņojis mūsu dzīvei: to sapni,
kas „veidosies”, pamazām virzoties
tālāk, jo tas ir atkarīgs arī no mūsu
iniciatīvas un radošuma. Svētais
Hosemarija teica, ka, ja mēs
sapņojam, mums kaut kas pietrūks,
jo tas, kurš patiesi sapņo, sapņo par
Dievu. Tā, tik lielos mērogos, Dievs
lika sapņot Ābrahāmam: „Palūkojies
debesīs un skaiti zvaigznes! Vai vari
tās saskaitīt?” (Rad 15,5).

Tā vienmēr ir divu lieta



Dievs ienāk Ābrahāma dzīvē, lai
paliktu kopā ar viņu, lai, zināmā
mērā, vienotos ar viņa likteni: „Un es
svētīšu tos, kas svētī tevi, bet tos, kas
tevi lād, es nolādēšu, un tevī tiks
svētītas visas dzimtas uz zemes” (Rad
12,3). Viņa stāsts ir tas, kad „abi dala
galvenā varoņa lomu”. Tas ir stāsts
par Ābrahāmu un Dievu, Dievu un
Ābrahāmu. Līdz tādai pakāpei, ka
pēcāk Dievs citiem cilvēkiem
stādīsies priekšā kā „Ābrahāma
Dievs” [13].

Aicinājums, vairāk par īpašu lietu
veikšanu, nozīmē dzīvot kopā ar
viņu, runa ir par to, lai visu darītu
ar Dievu

Aicinājums, tātad, pirmkārt, nozīmē
dzīvot kopā ar Viņu. Vairāk nekā
veikt īpašas lietas, runa ir par to, lai
visu darītu ar Dievu, visu Mīlestības
dēļ! [14]. Tas pats notika ar
pirmajiem apustuļiem: Jēzus viņus
izvēlējās, lai viņi, pirmkārt, „būtu



kopā ar Viņu”, tikai pēc tam, piebilst
evaņģēlists: „un viņš tos sūtītu
sludināt” (Mk 3,14). Tādēļ arī mēs,
kad atpazīstam Dieva balsi,
nedrīkstam domāt par sava veida
„neiespējamo misiju”, kaut ko ļoti
grūtu, ko Dievs mums uzspiež no
debesu attāluma. Ja tas ir autentisks
Dieva aicinājums, tas būs ielūgums
iesaistīties Viņa dzīvē, Viņa projektā,
tas būs aicinājums palikt Viņa
mīlestībā (Sal.Jņ 15,8). Un tā, no
Dieva Sirds, patiesā draudzībā ar
Jēzu, mēs varam nest Viņa Mīlestību
visai pasaulei. Viņš vēlas ar mums
rēķināties…. esot kopā ar mums. Un
otrādi: Viņš vēlas būt ar mums,
rēķinoties ar mums.

Tā var saprast, ka tie, kuri jau ir
pieredzējuši Dieva aicinājumu, ir
Viņam sekojuši, uzmundrinātu tos,
kuri to tikko sāk dzirdēt. Jo, pirmajā
brīdī, iespējams, ka viņiem būs bail.
Tās ir saprotamas bailes, ko izsauc
nezināmais, tas, kas paplašina



horizontu, Dieva realitāte, kas ir
daudz lielāka par mūsu saprašanu.
Bet šīs bailes ir pārejošas. Runa ir
par ļoti parastu, cilvēcīgu reakciju,
kam mūs nevajadzētu pārsteigt. Tā
būtu kļūda, ja mēs ļautu šīm bailēm
sevi paralizēt, drīzāk vajadzētu
stāties tām pretim, uzdrošināties to
mierīgi izanalizēt. Pirms lielajiem
dzīves lēmumiem, projektiem, kas
atstāj paliekošas pēdas, gandrīz
vienmēr ir kāda baiļu stadija, kuru
var pārvarēt, mierīgi apdomājot visu,
vai arī ar spēju, drosmīgu rīcību.

Svētais Jānis Pāvils II uzsāka savu
pontifikātu ar pamudinājuma, kura
atbalsi dzirdām vēl šodien: „Atveriet
plaši durvis Kristum (…)
Nebīstieties!” [15]. Benedikts XVI to
pārņēma; tiklīdz tika ievēlēts par
pāvestu, komentējot šo uzrunu, viņš
teica, ka „pāvests šos vārdus teica
visiem cilvēkiem, īpaši jauniešiem”.
Un uzdeva jautājumu: „Vai katram
no mums nav bailes, kad pilnībā



ielaižam Kristu savā dzīvē, bailes par
to, ka Viņš mums var atņemt kaut ko
no mūsu dzīves? Vai mums nav
bailes atteikties no kaut kā liela,
unikāla, kas padara mūsu dzīvi
skaistāku? Vai vēlāk mums nav bail
no nepatīkamās sajūtas, ka mums ir
atņemta brīvība?” [16].

Un Benedikts XVI turpina: „Un vēl
pāvests grib teikt: Nē! Tas, kurš ļauj
Kristum ienākt, neko nezaudē, neko,
pilnīgi neko no tā, kas mūsu dzīvi
padara brīvu, skaistu un lielu. Tikai
ar šo draudzību var atvērt durvis uz
dzīvību. Tikai ar šo draudzību
paveras lielās cilvēka stāvokļa
iespējas. Tikai ar šo draudzību mēs
piedzīvojam to, kas ir visskaistākais,
to, kas mūs atbrīvo” [17]. Un,
pievienojoties Svētā Jāņa Pāvila II
ieteikumam, viņš pabeidz: „Es
gribētu (…), vadoties no savas
personīgās ilgās dzīves pieredzes,
teikt jums, mīļie jaunieši:
Nebaidieties no Kristus! Viņš neko



neatņem un dod visu. Tas, kurš sevi
atdod Viņam, saņem simts par vienu.
Jā, atveriet, atveriet plaši durvis
Kristum un, atradīsiet patieso dzīvi
[18]. Arī pāvests mums vairākas
reizes ir atgādinājis: „Viņš tev lūdz,
lai tu atstāj to, kas paralizē tavu sirdi,
lai atbrīvojies no lietām un atbrīvo
Viņam vietu” [19]. Tā mēs
piedzīvosim to, ko piedzīvoja visi
svētie: Dievs neko neatņem, bet gan
piepilda mūsu sirdi ar mieru un
prieku, ko pasaule nespēj dot. Šajā
ceļā bailes ļoti ātri nomaina dziļa
pateicība: „Es pateicos mūsu Kungam
Jēzum Kristum, kas devis man spēku
un uzticējis man kalpošanu, atzinis
mani par uzticamu, lai gan agrāk biju
zaimotājs, vajātājs un augstprātības
pilns, bet viņš apžēlojās par mani (…)
(1Tim 1,12-13). Tas, ka katram no
mums ir savs aicinājums, pierāda to,
ka Dievs nepievērš uzmanību mūsu
vājumiem un grēkiem. Viņš nostājas
mūsu priekšā Miserando atque
eligendo, kā teikts pāvesta Franciska



bīskapa moto. Jo, Dievam, mūs
izvēlēties un apžēloties, neievērot
mūsu mazumu, ir viens un tas pats.

Kā Ābrahāms, kā svētais Pāvils, kā
visi Jēzus draugi, arī mēs apzināmies,
ka Dievs mūs sauc un pavada, bet
esam arī pārliecināti par Viņa
palīdzību, pārliecināti, ka „Dievs, kas
pie [mums] iesāka labo darbu, to
pabeigs līdz Jēzus Kristus dienai” (Flp
1,6). Mēs zinām, ka mūsu grūtībām,
kas dažkārt ir visai lielas, nepieder
gala vārds. Svētais Hosemarija to
atkārtoja pirmajiem Opus Dei
ticīgajiem: „kad Dievs mūsu Kungs
ieplāno kādu darbu par labu
cilvēkiem, vispirms domā par tiem,
kurus viņš izmantos kā
instrumentus… un dod viņiem
nepieciešamās žēlastības”[20].

Tikai uzticoties mēs varam dzīvot
tā, lai nemitīgi nebūtu jāaprēķina
mūsu spēki



Dieva aicinājums ir lūgums
uzticēties. Tikai uzticoties mēs varam
dzīvot tā, lai nemitīgi nebūtu
jāaprēķina mūsu spēki, talanti,
atverot mūs tam brīnumam, ko
nozīmē dzīvot ar Otra spēkiem, Otra
talantiem. Tā kā kāpjot augstos
kalnos, ir nepieciešams rēķināties ar
tiem, kas iet mums pa priekšu, ar
tiem, ar kuriem mūs saista viena
virve. Tas, kurš iet pa priekšu mums
norāda, kur likt kāju, palīdz mums
brīžos, kad, ja mēs būtu vieni, mēs
kristu panikā vai mūs pārņemtu
reibonis. Mēs kustamies kā kāpjot
kalnā, atšķirība ir tā, ka tagad mūsu
uzticība ir likta nevis uz kādu kā mēs
paši, pat ne uz labākajiem draugiem,
bet gan uz pašu Dievu, kurš „paliks
uzticams; jo viņš pats sevi nevar
noliegt” (2Tim 2,13).

Jūs iesiet šos ceļus

„Un Ābrams gāja, kā Kungs viņam
teica” (Rad 12,4). Tā sākas dzīves



posms, kas uz visiem laikiem
ietekmēja viņa eksistenci. Viņa dzīve
no tā brīža kļuva par dzīvi, kuru
vadīja vairāki Dieva aicinājumi: iet
no vienas vietas uz citu, attālināties
no sliktiem cilvēkiem, ticēt tam, ka
viņam būs dēls, patiesi to iegūt, un …
būt gatavam to upurēt. Katrā brīdī
Ābrahāmam bija nepieciešama viņa
brīvība, lai pateiktu Kungam jā. Tā to
dzīvi, kas seko Dievam, raksturo ne
tikai Dieva tuvums un vienotība ar
Viņu, bet arī patiesa, pilnīga un
nepārtraukta brīvība.

Atbildēt apstiprinoši uz Dieva
aicinājumu ne tikai piešķir jaunu
horizontu mūsu brīvībai, bet arī
piešķir tai pilnu nozīmi: „kaut kas
liels, un, lai tā būtu mīlestība” [21],
teica svētais Hosemarija, bet arī
pieprasa, lai mēs to nepārtraukti
atdotu. Atdoties Dievam nav kā
uzkāpt uz „pārvadājošās lentes”, ko
orientē un vada citi, kas mūs vadīs,
mums to negribot, līdz mūža galam,



vai kā dzelzceļš, perfekti ieplānots,
kur var iepriekš apskatīt sarakstu,
kas ceļotājam nepiedāvā nekādus
pārsteigumus.

Patiesībā, mūža laikā mēs saprotam,
ka uzticība pirmajam aicinājumam,
prasa no mums jaunus lēmumus,
dažkārt tādus, kas maksā dārgi. Un
mēs saprotam, ka Dieva aicinājums
mums liek katrreiz vairāk pieaugt
mūsu pašu brīvībā. Jo, lai augstu
lidotu, kā tas raksturīgs jebkuram
mīlestības ceļam, spārniem ir jābūt
tīriem no dubļiem un lielai spējai
vadīt savu paša dzīvi, ko tik daudzas
reizes paverdzina sīkumi. Īsāk sakot,
Dieva aicinājuma lielumam ir
jāatbilst brīvībai, kas tikpat liela, ko
palielina atbilde žēlastībai,
pieaugšana tikumos, kas mums liek
būt arvien vairāk mums pašiem.

Pirmajos Opus Dei gados tiem
jauniešiem, kas tuvojās Darbam,
svētais Hosemarija mēdza atkārtot,



ka viss vēl ir jāveido, ieskaitot ceļš,
kas viņiem bija jānoiet. Un ka ceļu,
ko Kungs viņiem rādījis un kuru viņi
ir aicināti izstaigāt pa visu pasauli, to
realizēs viņi paši. „Bet ceļi jums nav
ierīkoti… Klājiet paši ceļu pāri
kalniem, un akmeņi jums saplaks pie
kājām”[22]. Tā viņš izteica katra
aicinājuma atvērto raksturu, ko ir
nepieciešams atklāt un kopt.

Tagad, tāpat kā toreiz, atbildēt uz
Dieva aicinājumu zināmā mērā
nozīmē atvērt sev ceļu, ejot saviem
paša soļiem. Dievs mums nekad
neļauj iepazīt perfekti uzrakstītu
plānu. Viņš to nedarīja ne ar
Ābrahāmu, ne Mozu. Nedarīja to arī
ar apustuļiem. Uzkāpjot debesīs, viņš
tiem tikai teica: „Ejiet pa visu pasauli
un sludiniet evaņģēliju visai
radībai” (Mk 16,15). Kā? Kurā vietā?
Ar kādiem līdzekļiem? Tas viss tiek
precizēts pamazām. Kā mūsu
gadījumā: ceļš tiks konkretizēts visas
dzīves garumā, un tas tiks uzbūvēts,



pateicoties brīnišķīgajai sadarbībai
starp Dieva žēlastību un mūsu pašu
brīvību. Visas dzīves laikā
aicinājums ir „stāsts par bezvārdu
dialogu starp Dievu un cilvēku, starp
Dieva mīlestību, kas cilvēku aicina
un cilvēka brīvību, kas Dievam atbild
mīlestībā” [23]. Mūsu stāstā savīsies
mūsu ausis, kas uzmanīgi uzklausīs
dievišķās iedvesmas un mūsu
radošums, lai atklātu veidu, kādā
mēs tās varam vislabāk piepildīt.

Jaunava Marija ir piemērs mums
visiem sava „jā” dēļ, ko viņa teica
Nācaretē, tāpat arī tādēļ, ka vienmēr
uzklausīja Dievu un paklausīja Viņa
gribai ar visu savu dzīvi, kurā tāpat
netrūka ticības gaismēnas. „Un
Marija visus šos vārdus paglabāja
sevī, sirdī tos pārdomādama” (Lk
2,19). Kopā ar savu Dēlu mūsu Māte
soli pa solim atklāja to, ko Dievs
gribēja no viņas. Tādēļ Mariju sauc
arī par perfektu Kristus mācekli. Mēs



sevi uzticam viņai, lai viņa būtu
Zvaigzne, kas apgaismo mūsu ceļu.

Nikolass Alvaress de las Asturias /
Nicolás Álvarez de las Asturias/

[1] Romas misāle, Euharistiskā
lūgšana I.

[2] Francisks, Lūgšanas vigīlija ar
jauniešiem, Krakova, 30-VII-2016.

[3] Dieva draugi, nr. 312.

[4] Sal. Piemēram, Sk 11,14-15: „Es
nevaru viens pats nest šos ļaudis, jo
tie ir par smagu! Ja tu man tā dari,
tad nokauj mani – ja esmu guvis tavu
vēlību, lai es neredzu savu nelaimi!”; 
Jer 20,18 „Kādēļ es pametu klēpi? Lai
redzētu mokas un pūles? Lai manas
dienas ritētu kaunā?” 1Ķēn 19,4
„Kungs, nu ir gana! Ņem manu



dvēseli, jo es neesmu labāks par
saviem tēviem!”

[5] Francisks, Apustuliskais
pamudinājums Gaudete et Exsultate
(“Priecājieties un līksmojiet”)(19-
III-2018), nr. 131.

[6] Francisks, Homīlija Pasaules
Jauniešu dienās, Krakova, 31-
VII-2016.

[7] Dieva draugi, nr. 38

[8] Kad garām iet Kristus, nr. 45

[9] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer»(Gaisma, lai redzētu,
spēks, lai gribētu), ABC, 18-IX-2018.

[10] Svētā Terēze Benedikta no
Krusta (Edīte Šteina), Vida escondida
y epifanía, en Obras Completas V
(“Apslēptā dzīve un epifānija” sērijā
Kopotie raksti V), Burgos 2007, 637.

[11] Krustaceļš, 5. stacija, nr. 2



[12] F. Ocáriz, « La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia (Opus
Dei aicinājums kā aicinājums
Baznīcā)», grāmata El Opus Dei en la
Iglesia (Opus Dei Baznīcā), Rialp,
1993, 152.lpp.

[13] Sal. Izc 3,6; Mt 22,32.

[14] Svētais Hosemarija, Apuntes
íntimos IV, nr. 296, 22-IX-1931 (citēts
grāmatas “Ceļš” vēsturiski-
analītiskajā izdevumā, komentārs
par 813. punktu).

[15] Svētais Jānis Pāvils II, Homīlija,
pontifikātu uzsākot, 22-X-1978.

[16] Benedikts XVI, Homīlija,
pontifikātu uzsākot, 24-V-2005.

[17] Turpat.

[18] Turpat.

[19] Francisks, Kanonizācijas
homīlija, 14-X-2018. Sal. arī Gaudete
et Exsultate, nr. 32.



[20] Instrucción, 19-III-1934, nr. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei (Opus Dei dibinātājs), I
sējums, 97. lpp.

[22] Ceļš, nr. 928

[23] Jānis Pāvils II, Apustuliskais
pamudinājums Pastores dabo vobis
(25-III-1992), nr. 36.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-
milestiba-ii-kada-varetu-but-tava-dzive/

(2.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-ii-kada-varetu-but-tava-dzive/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-ii-kada-varetu-but-tava-dzive/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kaut-kas-liels-un-lai-ta-butu-milestiba-ii-kada-varetu-but-tava-dzive/

	Kaut kas liels un, lai tā būtu mīlestība (II): Kāda varētu būt tava dzīve

