
opusdei.org

Kardināla
Ratcingera raksts
par svētā
Hosemarijas
kanonizāciju

"Ļaujiet Dievam darboties",
kardināla Jozefa Ratcingera,
toreizējā Ticības doktrīnas
kongregācijas prefekta, raksts,
kas publicēts 2002. gada 6.
oktobrī laikrakstā
"L'Osservatore Romano".

15.06.2024



Mani vienmēr ir pārsteigusi
Hosemarijas Eskrivas Opus Dei-
nosaukuma interpretācija, ko mēs
varētu saukt par biogrāfisku un kas
ļauj mums saprast dibinātāju viņa
garīgajā dimensijā. Eskriva zināja, ka
viņam bija kaut kas jāatklāj, bet viņš
vienmēr apzinājās, ka tas nav viņa
darbs, ka viņš neko nav izgudrojis,
ka Dievs viņu vienkārši ir izmantojis.
Tātad tas nebija viņa darbs, bet gan
Opus Dei, Dieva darbs. Viņš bija tikai
instruments, caur kuru Dievs
darbojās.

Pārdomājot šo faktu, prātā nāk mūsu
Kunga vārdi Jāņa evaņģēlijā (5, 17):
"Mans Tēvs vienmēr darbojas." Šos
vārdus Jēzus teica diskusijā ar
dažiem reliģiskajiem speciālistiem,
kuri negribēja atzīt, ka Dievs var
darboties pat sabatā. Tā ir diskusija,
kas zināmā mērā joprojām turpinās
mūsu laika cilvēku un pat kristiešu
vidū. Daži cilvēki uzskata, ka pēc
radīšanas Dievs "aizgāja pensijā" un



vairs neinteresējas par mūsu
ikdienas lietām. Saskaņā ar šādu
domāšanas veidu Dievs vairs
nevarēja iejaukties mūsu ikdienas
dzīvē. Taču Jēzus vārdi apgalvo
pretējo. Cilvēks, kas ir atvērts Dieva
klātbūtnei, atklāj, ka Dievs darbojas
vienmēr un darbojas arī šodien.
Tāpēc mums jāļauj Viņam ienākt un
darboties mūsos. Un tā dzimst jaunas
lietas, kas atver nākotni un atjauno
cilvēci.

Tas viss palīdz mums saprast, kāpēc
Hosemarija Eskrivā neuzskatīja sevi
par kaut kā "dibinātāju", bet tikai par
cilvēku, kas centās piepildīt Dieva
gribu, sekundēt viņa darbībai, kas
patiesībā ir Dieva darbs. Šajā ziņā
Escrivá teocentrisms man ir ļoti
svarīgs vēstījums. Un tas saskan ar
Jēzus vārdiem, proti, ar šo paļāvību,
ka Dievs nav atkāpies no pasaules, ka
Dievs darbojas pastāvīgi un mums
tikai ir jānodod sevi Viņa rīcībā,
jādara sevi pieejamus, lai atbildētu



uz Viņa aicinājumu. Tā ir vēsts, kas
arī palīdz pārvarēt to, ko varētu
uzskatīt par mūsu laika lielo
kārdinājumu: apgalvojumu, ka pēc
lielā sprādziena Dievs ir atkāpies no
vēstures. Dieva darbība "neapstājās"
lielā sprādziena brīdī, bet turpinās
visu laiku dabas un cilvēka pasaulē.

Darba dibinātājs teica: Es neko
neesmu izgudrojis. Ir Cits, kas ir
izdarījis visu, un es esmu tikai
centies būt gatavs kalpot kā
instruments. Tātad nosaukums un
visa realitāte, ko mēs saucam par
Opus Dei, ir dziļi saistīta ar
dibinātāja iekšējo dzīvi. Palikdams
ļoti diskrēts šajā jautājumā, viņš ļauj
mums saprast, ka viņš uzturēja
pastāvīgu dialogu, reālu kontaktu ar
To, kas mūs radīja un darbojas caur
mums un ar mums. 2. Mozus
grāmatā (33:11) par Mozu ir teikts, ka
Dievs runāja ar viņu "aci pret aci, kā
draugs runā ar draugu". Pat ja
diskrētības plīvurs slēpj no mums



daudzas detaļas, es domāju, ka mums
ir pietiekami daudz mājienu, lai uz
Hosemariju Eskrivu attiecinātu šo
"runāšanu, kā draugs runā ar
draugu", kas atver šīs pasaules
durvis, lai Dievs varētu kļūt
klātesošs, darboties un visu
pārveidot.

Šādā gaismā var labāk saprast, ko
nozīmē svētums un universālais
aicinājums uz svētumu. Nedaudz
zinot par svēto vēsturi un apzinoties,
ka kanonizācijas cēloņos tiek
izmeklēts personas "varonīgais"
tikums, mums gandrīz neizbēgami
rodas kļūdains priekšstats par
svētumu. "Tas nav domāts man," mēs
mēdzam domāt, "jo es nejūtos spējīgs
sasniegt varonīgu tikumu". Tas ir
pārāk augsts mērķis." Svētums tad
kļūst par jēdzienu, kas rezervēts
dažiem "dižiem cilvēkiem", kuru
attēlus mēs redzam altāros un kuri ir
pilnīgi atšķirīgi no mums,
parastajiem grēciniekiem. Bet tas ir



kļūdains priekšstats par svētumu,
nepareizs priekšstats, kuru ir
izlabojis - un man šķiet, ka tas ir
galvenais - tieši Hosemarija Eskrivā.

Varonīgs tikums nenozīmē, ka svētais
veic kādu svētuma "vingrošanu", kas
parastiem cilvēkiem nav
sasniedzama. Tas drīzāk nozīmē, ka
šīs personas dzīvē atklājas Dieva
klātbūtne, tas ir, atklājas tas, ko
cilvēks pats nespēj izdarīt. Iespējams,
ka galu galā tas ir terminoloģijas
jautājums, jo īpašības vārds
"varonīgs" ir nepareizi interpretēts.
Pareizi izsakoties, varonīgs tikums
nenozīmē, ka cilvēks ir paveicis lielas
lietas pats, bet gan to, ka viņa dzīvē
parādās realitātes, ko viņš nav
paveicis pats, jo šis cilvēks ir ļāvis
Dievam ienākt un darījis sevi
pieejamu Dieva darbam. Citiem
vārdiem sakot, būt svētajam nozīmē
vienkārši runāt ar Dievu tā, kā
draugs runā ar draugu. Tas ir
svētums.



Būt svētam nenozīmē būt pārākam
par citiem; svētais var būt ļoti vājš, ar
daudzām kļūdām savā dzīvē.
Svētums ir šis dziļais kontakts ar
Dievu, kļūšana par Dieva draugu: tas
ir ļaut darboties Citam, Vienīgajam,
kas patiešām var padarīt šo mūsu
pasauli gan labu, gan laimīgu. Kad
Hosemarija Eskrivā runā par visu
vīriešu un sieviešu aicinājumu uz
svētumu, man šķiet, ka dziļi sirdī
viņš balstās uz šo savu personīgo
pieredzi, kad viņš nekad nav darījis
neticamas lietas pats, bet vienkārši
ļāvis Dievam darboties. Un tā dzima
atjaunotne, labā spēks pasaulē, pat ja
visas cilvēciskās vājības vienmēr būs
klātesošas.

Patiesi, mēs visi uz to esam spējīgi.
Mēs visi esam aicināti atvērties Dieva
draudzībai, nepamest Viņa rokas,
nekad nenogurst vērsties un
atgriezties pie Viņa, runājot ar Viņu
kā ar draugu, ar pārliecību, ka Kungs
patiešām ir patiess draugs ikvienam,



arī visiem tiem, kuri paši nespēj
paveikt lielas lietas.

No tā visa es labāk sapratu Opus Dei
iekšējo būtību: šo pārsteidzošo
savienību starp absolūtu uzticību
Baznīcas lielajai tradīcijai, tās ticībai
- ar atbruņojošu vienkāršību - un
beznosacījumu atvērtību visiem šīs
pasaules izaicinājumiem - gan
akadēmiskajā jomā, gan ikdienas
darbā, gan ekonomikas jautājumos
utt. Cilvēks, kuram ir šāda cieša
saikne ar Dievu, kurš uztur
nepārtrauktu sarunu ar Viņu, var
uzdrīkstēties atbildēt uz šiem
izaicinājumiem un vairs nebaidīties.
Jo cilvēks, kas ir Dieva rokās,
vienmēr nonāk Dieva rokās. Un tā
pazūd bailes, un to vietā dzimst
drosme atbildēt uz mūsdienu
pasaules izaicinājumiem.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/kardinala-ratcingera-raksts-

par-sveta-hosemarijas-kanonizaciju/
(18.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/kardinala-ratcingera-raksts-par-sveta-hosemarijas-kanonizaciju/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kardinala-ratcingera-raksts-par-sveta-hosemarijas-kanonizaciju/
https://opusdei.org/lv-lv/article/kardinala-ratcingera-raksts-par-sveta-hosemarijas-kanonizaciju/

	Kardināla Ratcingera raksts par svētā Hosemarijas kanonizāciju

