
opusdei.org

Jēzus seja

"Lai meklēju Tavu vaigu, lai
iemācos to atrast un parādīt, lai
protu to saskatīt savas dzīves
ierastajās lietās, lai es patiesi
apliecinu, ka tas esi Tu,” saka šī
raksta autors.

9.08.2017

Galilejas vīri, ko jūs stāvat,
skatīdamies debesīs? [1] Apustuļu
acis bija piekaltas vietai, pa kuru
Jēzus bija devies prom…. Kādam
eņģelim bija jāatgādina, ka dzīve
turpinās.



Dieva vēstnesis negribēja mazināt šo
vīriešu interesi par savu Mācītāju,
tomēr, iespējams, viņš lika padomāt
par to, ka no šī brīža viņiem Viņš būs
jāsaredz citādi, citādi jāsatiekas ar
Viņu, citādi jāuztver Viņa skatiens -
citos cilvēkos, ierastajā sadzīvē.

Svētais Pāvils saprata šo apustuļu
vēlmi, jo arī viņš karsti vēlējās būt ar
Kristu, redzēt Viņu vaigu vaigā [2].
Bet, ja jau jāizvēlas, viņš labāk
gribēja pavadīt tik ilgu laiku, cik
Dievs vēlētos, raugoties uz Viņu kā
spogulī, neskaidri. [3], ja tā viņš
varētu palīdzēt citiem dzīvot šajā
Gaismā [4].

Savas apustuliskās misijas adresātus
viņš pamācīja ar savu paraugu un
saviem vārdiem, lai viņi, kamēr
atrastos uz šīs zemes, turētu savu
skatienu vērstu uz Debesīm, kur ir
Kristus: ja jūs kopā ar Kristu esat
augšāmcēlušies, meklējiet pēc tā,



kas augšā, kur Kristus sēž pie
Dieva labās rokas [5].

Quæ sursum sunt quærite! [6]
Meklējiet to, kas nāk no augšienes!
Mēs gribētu, lai tāds ir mūsu
sauciens, taču, lai to īstenotu, mums
vēl ir jāmācās. Tik daudzreiz mūsu
skatiens ir tik piezemēts un tik ļoti
koncentrēts uz pārejošām lietām.

Mēs gribētu lielākas spējas, lai
saprastu to nozīmību, kas Kristum ir
katrā eksistences notikumā: mēs
mīlam šo pasauli, kas ir mūsējā, kas
ir vieta, kur mēs tiekamies ar
Dievu[7], un mēs gribētu, lai mums
būtu vieglāk uztvert Jēzus Kristus
skatienu, kamēr esam aizņemti ar
savu ikdienu. Mēs arī vēlētos, lai citi
mūsos redz Kristu, mūs sajūsminātu
iespēja padarīt mūsu draugiem
redzamu Jēzus seju.

Vultum tuum, Domine, requiram! [8]
Es meklēšu Tavu vaigu, Kungs! Mēs
sakām, Kungs, lai es meklēju Tavu



vaigu, lai es iemācītos to atrast un
parādīt, lai es spētu Tevi atrast savas
dzīves ierastībā, lai es patiesi
apliecinātu, ka tas esi Tu.

Varbūt mēs izdzirdēsim šo
Hosemarijas brīdinājumu: Tas
Kristus, kuru tu redzi, nav Jēzus. Tev
skatienam pavēries pavisam
ikdienišķs tēls, tāds, kādu tavas
neskaidrās acis spēj uztvert... Attīries.
Izgaismo savu skatienu ar pazemību
un nožēlu. Tad tev būs jāpiedzīvo
Mīlestības tīrās gaismas trūkums. Tu
iegūsi pilnīgu redzējumu un patiešām
ieraudzīsi Viņu – Jēzu Kristu [9].

Evaņģēliji dažādās vietās atsaucas uz
Kristus skatienu. Skatienu, kas ir
labdabīgs un mīlestības pilns,
aizkustinošs un pacilājošs, skatiens,
kas iepazīst līdz sīkumiem, kas rada
intīmu gaisotni, skatiens, kas māca
un labo, kas izraisa nožēlu un
pamudina uz devīgumu [10].



Varbūt daudzreiz esam mēģinājuši to
iedomāties mūsu lūgšanās, vēloties
atklāt, kā to atrast un padarīt
klātesošu mūsu ikdienas dzīvē. Dažas
personas, kas ar Jēzu sastopas Viņa
ciešanu stundā, var mums palīdzēt
pilnīgot šo vēlmi.

Krusta ceļā ir trīs personas, kurām ir
īpaša saistība ar Kristus seju: divas to
tikai meklē, bet trešā to atrod. No
visām trim varam mācīties; katra no
tām piedāvā kādu savu atziņu par to,
kā iedzīvināt, kā īstenot vēlmi redzēt
Jēzus seju.

Ar Svēto Mariju, viena sirds

Tikko piecēlies pēc pirmā kritiena,
Kungs satiek Savu Svēto Māti,
kura stāv Viņa ceļa malā [11].
Evaņģēlijs neko nestāsta par šo
tikšanos, bet Rakstu klusums ir
krietni spēcinājis kristiešu iztēli
gadsimtu garumā. Mūsu Tēvs to
attēlo šādi: Ar neizmērojamu
mīlestību Marija raugās uz Jēzu,



un Jēzus - uz savu Māti. Viņu
skatieni satiekas, un viņu sirdis
viena otrā ielej visas savas sāpes
[12].

Mīlestība ir tik stipra, ka pietiek tikai
ar acu sastapšanos, lai katrs no
viņiem saprastu, ka var paļauties uz
otru, ka viņi var ieliet viens otrā
savas nebeidzamās sāpes, jo otra
sirds ir spējīga to pieņemt. Ciešanu
vidū viņiem tiek dziļš mierinājums,
jo viņi zina, ka ir viens otram blakus,
ka saprot viens otru.

Marijas dvēseli piepilda Kristus
rūgtās ciešanas [13]. Tas rūgtums,
kas piepilda Marijas dvēseli, ir viņas
Dēla rūgtums, un tas, kas piepilda
Jēzus dvēseli, ir Marijas rūgtums.
Siržu vienotība ir tik stipra, ka viena
sāpes ir otra ciešanas, tā viņi viens
otru atbalsta un uztur.

Kurš gan mums varētu sniegt šādu
saplūsmi ar Kristus sajūtām? Mums
šī identifikācija, protams, nav



sasniedzama, bet mēs to kvēli
vēlamies. Mēs zinām, ka, turpinot iet
pa šo ceļu, mēs neizbēgsim no sāpēm
šajā dzīvē, jo katra cilvēka eksistence
tās nes līdzi, taču mums vienmēr ir
gaisma, lai stātos tām pretī, nekad
mums netrūks stipra pamata, lai
nepadotos un turētos pretī ar mieru.

Simeons bija pravietojis Jaunavai, ka
zobens viņai pāršķels dvēseli [14].
Pēc paziņojuma par Ciešanām
zobena ievainojums nekad vairs
nepamet Jēzus Māti. Viņa vienmēr
patur prātā, ka viņu var aizskart,
tikai aizvainojot viņas Dēlu, viņa
apzinās, ka visas ciešanas un arī viss
prieks var būt saistīts vienīgi ar Viņu.

Jaunava pamāca, ka sarūgtinājumos
un mazos pārdzīvojumos –
profesionālos, ģimenes, sociālos... -
mēs varam meklēt un atrast Kristus
vaigu, un iznākumā mēs būsim pilni
miera pat ciešanu vidū.

Veronika, labā sirds



Baznīcas tradīcija vēsta, ka mazliet
tālāk uz priekšu Kungam ceļā
nostājas kāda sieviete, lai notīrītu
Viņa seju. Tas ir vienīgais, ko mēs
zinām par Veroniku, par šo sievieti,
ko pazīstam tieši ar šo vārdu.

Varbūt viņa nekad apzināti nebija
plānojusi piepildīt šīs ilgas –
ieraudzīt Jēzus Kristus vaigu, un, pat
ja viņa to būtu plānojusi, var
iedomāties, ka motīvs, kādēļ viņa
tagad meklē šo vaigu, ir bijis
vienkāršāks, viņa tikai vēlas parādīt
uzmanību Vīram, kas cieš. Tomēr šī
sieviete, kas pat nav minēta
Evaņģēlijos, ir piešķīrusi īpašvārdu
vēlmei aplūkot Dieva vaigu.

Svētīgas ir jūsu acis, jo tās redz
(...). Patiesi es jums saku: daudzi
pravieši un taisnīgie vēlējās
redzēt, ko jūs redzat, bet nav
redzējuši [15]. Jā, tieši uz Veroniku
var attiecināt šos vārdus, jo viņa
realizēja to, ko vēstures gaitā ir



vēlējušās tik daudzu svēto dvēseles,
bija sava labuma dēļ, jo šīs labās
sievietes sirds neļauj, “lai viņu
ietekmētu brutālie karavīri vai lai
viņu apstādinātu mācekļu
bailes” [16], viņa neapstājas, bet
izmanto iespēju sniegt šo mazo
pakalpojumu. Un šis “mīlestības akts
iespiež viņas sirdī īsto Jēzus
attēlu” [17’].

Cilvēktapušā Dieva seja paliek
iespiesta tajā audumā, jā, bet pāri
visam tā ir iespiesta labās sievietes
iekšienē. “Pasaules Pestītājs dod
Veronikai autentisku sava vaiga
attēlu. Auts, kurā paliek iespiesta
Kristus seja, ir ziņojums mums.
Zināmā mērā tas mums vēsta, ka
katrs labs darbs, katrs patiesas
mīlestības akts attiecībā uz tuvāko
tajā, kas to veic, vairo līdzību ar
Pasaules Pestītāju. Mīlestības akti
nepaiet tāpat. Jebkurš labs, sapratnes
un pakalpojuma žests atstāj cilvēka
sirdī neizdzēšamu zīmi, kas viņu



mazliet vairāk padara līdzīgu Tam,
kurš “sevi iztukšoja, pieņemdams
kalpa veidu” (Fl 2,7). Tā veidojas
identitāte, patiesais cilvēka
vārds” [18].

Vai šis nav pieejams veids, kā meklēt
Jēzus Kristus seju? Vai tas arī nav
veids, kā to padarīt redzamu tiem,
kas mums apkārt?

Iespējams, ka mums dzīvē ir iespēja
sniegt lielus pakalpojumus citām
personām, ka varam atteikties no kā
vērtīga, lai palīdzētu citiem. Bet,
vienalga, vai nu mums ir šāda
iespēja, vai nav, mēģināsim visu
laiku dzīvot ar labu sirdi, spējīgu
just, kā tajā mostas līdzjūtība pret
cilvēku sāpēm, un spējīgu saprast,
ka, lai palīdzētu mokās, kas bieži
uzbrūk šīs pasaules dvēselēm un
tās nomāc, īstais mierinājums ir
mīlestība, tuvākmīlestība - visi
pārējie mierinājumi palīdz tikai ar



mirkļa izklaidi, vēlāk atstājot
vienīgi rūgtumu un bezcerību [19].

Daudzreiz tas, kas visvairāk palīdz
dvēselēm atklāt Kunga mīlošo seju, ir
māka redzēt, ka viņa mācekļi, par
spīti saviem ierobežojumiem, ir
spējīgi liecināt par to, kas citiem
nepieciešams, ir spējīgi atklāt tos
sīkumus, kas varētu palikt citu
neievēroti vai varbūt neradītu
iebildumus, bet kuri, kad tiek
saņemti, izraisa pateicību no visas
sirds.

Šādi ar pārdabisku nozīmi rīkojoties,
mēs realizējam, cik nu vien šajā
dzīvē tas ir iespējams, vēlmi redzēt
Jēzus Kristus seju. Un tādā pašā veidā
palīdzam arī citiem cilvēkiem Viņu
satikt.

Var gadīties, ka jūs to uzreiz
nejutīsiet un jums būs vajadzīgs
laiks, lai atklātu Kungu, bet jau no
pirmā brīža jūs jutīsiet, ka ir kas



īpašs tajos, kas pret jums izturas ar
šādu vienkāršu labestību.

Ja vēlamies atklāt citiem Skolotāja tik
mīlošo skatienu, mēģināsim sniegt
laipnību, mieru, pacietību,
pieklājību, mīļumu, cieņpilnu
attieksmi arī tad, ja negaidām, ka
mūs sapratīs. Ja vēlamies redzēt citos
Jēzus vaigu, tuvosimies viņiem ar
atklātu sirdi - ar tādu sirdi, kas
novērtē, apbrīno un mīl vecākus,
bērnus, katru no saviem draugiem
un atklāj, ka katrs no viņiem savā
veidā ataino Dieva labumu.

Kirēnas Sīmanis, satikšanās ar
Krustu

Sinoptiskajos evaņģēlijos ir stāstīts
par trešo personu, kas sastopas ar
Jēzu Kristu Kalvārijas ceļā. Svētā
Marija un Veronika Viņu meklēja,
gāja Viņu satikt pēc savas iniciatīvas.
Kirēnas Sīmanis – gluži pretēji.
Sīmanim lika nest Krustu [20]. Veids,
kādā evaņģēlisti par to stāsta,



norāda, ka, iespējams, iesākumā
bijusi kāda pretošanās.

Tas ir labi saprotams: nevienam
nepatīk, ja viņam liek nest svešu
krustu un vēl jo vairāk - pēc grūtas
darba dienas. Svētais Marks liek
noprast, ka šī vīra bērni bijuši
pazīstami kā kristieši [21]: Viss
sākās ar negaidītu satikšanos ar
Kunga Krustu [22]. Liela veiksme,
kas sākusies kā šķietami neveiksmīgs
gadījums.

Kirēnieša attieksmes maiņa nav
nejauša, bet gan pakāpeniska, un
nebūt nav pārdroši iedomāties, ka
tam bijis sakars ar Jēzus Kristus seju.
Viņš pieņēma, ka runa ir par
ļaundari, bet šis skatiens, kas bija
laipns, pateicības pilns, mierīgs, viņu
atbruņoja. Iesākumā viņš ir
apbēdināts, jo viņš tikai skatās; pēc
tam viņš redz un pamazām atklāj, ka
ir vērts dalīties ar šī notiesātā Krustu.



Šī Vīra seja pamazām pārveido to,
kas sākumā likās traucēklis, to, kas
nostājās starp viņu un viņa atpūtu.
Tas viss kļūst par vienreizēju iespēju,
kas beigās pārveido viņa dzīvi.

Viņam, tāpat kā visiem kristiešiem,
Krusts kļuva par viņu ticības
pazīšanās zīmi, par pestīšanas
instrumentu, par glābjošo realitāti,
ko nevar atdalīt no Kristus misijas.
Gadsimtu gaitā kristieši skatījās uz
Krustu ar mīlestību un cerību, tam
bija jābūt viņu dzīves centrā un tā
paša iemesla dēļ tam “bija jāatrodas
altāra centrā un jābūt ierastam
atskaites punktam priesterim un
draudzei, kas lūdzas” [23].

Dažkārt Krusts pēkšņi parādās
mūsu priekšā (...) tas ir Kristus,
kas taujā pēc mums [24]. Pret
negaidītu Krustu mēs piedzīvojam
sava veida negāciju. Tā ir parasta
mūsu dabas reakcija, un mums par
to nav jāuztraucas, taču tai nav



jātraucē tālākā pakāpeniskas
pieņemšanas gaita.

Mēs zinām, ka tādās situācijās, kad
mēs varētu justies vieni, Dievs mūs
nepamet. Viņš ir mūsu pusē, varbūt
mēs pat redzam Viņu, esam spējīgi
kaut kādā veidā vērsties pie Viņa. Bet
spersim vēl vienu soli: meklēsim
Viņa skatienu. Ja mēs
nesamierināsimies tikai ar
redzēšanu, ja mēģināsim saskatīt
Kristu, kas nes savu Krustu kopā ar
mums, ja ļausim Viņam ar mums
runāt, - tas, kas likās nelaime, iegūs
citu krāsu un beigās mainīs mūsu
dzīvi.

Sapratne, ka šī pretruna var nozīmēt
dziļāku satikšanos ar Jēzu Kristu,
mums palīdzēs situāciju uztvert
citādi, un tad mūsu Krusts nebūs
kaut kāds Krusts, bet gan ...
Svētais Krusts [25].

* * *



Vultum tuum, Domine, requiram! [26]
. Trīs personām ir īpašas attiecības ar
Kristus seju Kalvārijā. Divas Viņu
meklē, bet atrod visas trīs. Neviena
no viņām nepaliek vienaldzīga,
neviena neaiziet tukšā. No katras
mēs varam kaut ko iemācīties, un
mēs to no sirds vēlamies, jo gribam
Viņu redzēt un palīdzēt citiem atklāt
šo Vaigu mūsu ierastajā ceļā pa
pasauli.

Mēs vēlētos sasniegt to siržu
vienotību, kas bija starp svēto Mariju
un Viņas Dēlu. Mēs apzināmies, kas
tas ir pāri mūsu spēkiem, bet mēs
nedrīkstam atteikties no šīs vēlmes,
jo tā būtu atsacīšanās no Mīlestības,
un, tikai šīs vēlmes stiprināti, mēs
varam droši virzīties tālāk pa savu
ceļu.

Viens veids, kā to darīt, ir izmantot
citu personu mācību: vienkārša
labestība būs tā iespēja, kad daudzi
un pirmām kārtām mēs paši



satiksimies ar Kungu, meklēsim šo
skatienu dzīves sarūgtinājuma
brīžos, un Tas mūs pamazām novedīs
pie identificēšanās ar Dieva gribu.
Tad mēs varēsim atspoguļot Jēzus
seju.

J. Djiegess /J. Diéguez/

--------------------------

 [1] Apd 1, 11.

 [2] Cfr. Flp 1, 23.

 [3] Cfr. 1 Kor 13, 12.

 [4] Cfr. Flp 1, 25.

 [5] Kol 3, 1.

 [6] Ibid.

 [7] Cfr. Sarunas, nr. 113.

 [8] Cfr. Ps 26, 8 (Vg).

 [9] Ceļš, n. 212.



 [10] Cfr. Mk 10, 21; Mk 12, 41; Mt 4,
18-22; Jn 1, 42; Mt 19, 16; Mk 3, 5; Lk
22, 61; Jn 1, 38-47.

 [11]Krustaceļš, IV stacija.

[12]Ibid.

 [13]Ibid.

 [14]Cfr. Lk 2, 35.

 [15] Mt 13, 16-17.

 [16] J. Ratzinger, Vía Crucis en el
Coliseo, Viernes Santo de 2005, VI
estación.

/J. Ratcingers Krustaceļš Kolizejā
2005. gada Lielajā Piektdienā, VI
stacija.

 [17] Ibid.

 [18] Juan Pablo II, Vía Crucis en el
Coliseo, Viernes Santo de 2000, VI
estación.



/Jānis Pāvils II, Krustaceļš Kolizejā
2000. gada Lielajā Piektdienā, VI
stacija.

 [19] Kad garām iet Kristus, Nr. 167./

 [20] Cfr. Mk 15, 21.

 [21] Cfr. Mk 15, 21.

 [22] Krustaceļš, V stacija.

 [23] Ratcingers, Ievads liturģijas
garā, 105. lpp.

 [24] Krusta ceļš, V stacija.

 [25] Rožukronis, sāpīgās daļas IV
noslēpums.

 [26] Cfr. Ps 26, 8 (Vg).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/jezus-seja/ (8.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/jezus-seja/
https://opusdei.org/lv-lv/article/jezus-seja/

	Jēzus seja

