
opusdei.org

"Es tevi neatlaidīšu,
kamēr tu mani
nesvētīsi" -
kontemplatīvās
lūgšanas cīņa

Ieiet kontemplācijas ceļos
nozīmē saprast, ka mums ir
vajadzīgs Dievs, ka mums ir
"jācīnās" kopā ar Viņu. Un atkal
un atkal lūgt Viņam Viņa
svētību: “Es Tevi neatlaidīšu,
kamēr Tu mani nesvētīsi.”

13.09.2024



Kādā Ziemassvētku vakarā, svinot
Svēto Misi un turot rokās svēto
Hostiju, Sv. Jānis Marija Vianejs tika
aizkustināts. Viņš pasmaidīja,
raudāja, paildzināja šos mirkļus,
nenovēršot acis no Jēzus. "Likās, ka
viņš ar Viņu runā; tad atkal atgriezās
asaras, un atkal smaids", saka brālis
Atanāzijs, kurš viņu uzmanīgi vēroja.
Svinību beigās Atanāzijs viņam
jautāja, kas tajos brīžos notika. Arsas
prāvests atbildēja vienkārši: "Manā
galvā bija ienākusi oriģināla ideja. Es
teicu mūsu Kungam: "Ja es zinātu, ka
man būs tā nelaime, ka es Tevi
neredzēšu visu mūžību, tad tagad,
kad Tu esi manās rokās, es Tevi
nelaistu vaļā.""[1]

 “Es atradu viņu, ko tik stipri mīl
mana dvēsele. Es viņu turu ciet un
neatlaidīšu viņu…”, saka līgava
Dziesmu dziesmā (Dz 3, 4). Tās ir
atbalsis Jēkaba lūgumiem
svešiniekam, ar kuru viņš bija



cīnījies visu nakti, kad viņš gatavojās
satikt savu brāli Ēzavu.

“Bet Jēkabs palika viens pats, un kāds
ar viņu cīnījās līdz rīta ausmai. Kad
tas redzēja, ka nespēj viņu pieveikt,
tas aizskāra viņa ciskas kaulu, tā ka
Jēkaba ciskas kauls izgriezās, cīnoties
ar viņu. Un tas teica: "Atlaid mani, jo
rīts sāk aust." Bet Jēkabs teica: "Es
tevi neatlaidīšu, iekams Tu mani
nesvētīsi."Un tas vaicāja: "Kā tevi
sauc?" Viņš atbildēja: "Jēkabs." Bet
tas viņam sacīja: "Tavs vārds
turpmāk nebūs Jēkabs, bet Israēls, jo
tu ar Dievu un ar cilvēkiem esi
cīnījies un esi uzvarējis." Un Jēkabs
jautāja un sacīja: "Pasaki jel savu
vārdu!" Bet tas sacīja: "Kādēļ tu man
prasi manu vārdu?" Un Viņš to tur
svētīja. Un Jēkabs nosauca to vietu
par Pniēlu, jo: "Es esmu Dievu
redzējis vaigu vaigā un esmu izglābis
savu dzīvību." Un saule lēca, kad viņš
Pniēlai gāja garām, bet viņš kliboja
savas gūžas dēļ.” (Rad 32, 25-32)



Pasaki man kaut ko, Jēzu, pasaki
man kaut ko

Katru reizi, kad mēs sakopojamies,
lai izdzīvotu lūgšanas brīdi, un jo
īpaši kontemplatīvu lūgšanu, mēs
iesaistāmies sava veida cīņā:
"simboliskā tuvcīņā nevis ar Dievu -
ienaidnieku, pretinieku, bet ar
Kungu, kurš svētī un kurš vienmēr
paliek noslēpumains, kurš šķiet
nesasniedzams. Tāpēc Svēto Rakstu
autors izmanto cīņas simbolu, kas
nozīmē prāta spēku, neatlaidību,
izturību, lai sasniegtu vēlamo."[2]

Kontemplatīvā lūgšana ir
"raudzīšanās ticībā uz Jēzu"[3];
skatiens, kas Viņu meklē un kas
nebeidz to darīt, kas nelaiž vaļā,
kamēr Viņš mūs nesvētī, tas ir, līdz
brīdim, kad “Viņa skatiena gaisma
apgaismo mūsu sirds acis.”[4]

Ko mēs meklējam Viņa skatienā?
Viņa sejas vaibstus, viņa jūtas, mieru,
sirds uguni. Un, ja šajos rāmajos



brīžos mums netiek dota tikšanās,
pēc kuras mēs ilgojamies, mēs esam
gatavi būt neatlaidīgi, līdz tas notiek.
"Kontemplāciju mēs nepraktizējam
tad, kad ir pietiekami daudz laika to
darīt, bet gan izbrīvējam laiku
Kungam ar stingru apņemšanos –
neatņemt Viņam šo laiku."[5]

Kontemplācija ir "dāvana, žēlastība,
kas var tikt saņemta tikai pazemības
un nabadzības garā"[6]. Tieši šī
iemesla dēļ Dievam ir nepieciešama
mūsu neatlaidība; Viņam vajag, lai
mēs Viņam sakām: te man esi Tu un
te Tev esmu es… Es nekustos, es
nekur neiešu. Vai arī, kā svētais
Hosemarija dažreiz atkārtoja savā
lūgšanā: "Pasaki man kaut ko, Jēzu,
pasaki man kaut ko."[7]

Personalizēt

Noslēpumainais varonis, kurš cīnījās
ar Jēkabu, nebija izsaukts. Viņš
parādījās pēc savas iniciatīvas. Tā tas
ir arī tagad: tas ir Dievs, kurš nāk



mūs satikt, jo "Dievam slāpst, lai mēs
būtu izslāpuši pēc Viņa".[8] Tas ir
pārsteidzoši, bet slāpes "nāk no
Dieva dziļumiem"[9]: tās ir tikpat
lielas un noslēpumainas kā mīlestība,
kuras dēļ Viņš radīja katru no mums.

No savas puses mums vienkārši ir
jānostājas Dieva priekšā. Tikšanās
vieta ir ne tikai sajūtu sfēra, ne iztēle
vai prāts, bet cilvēka sirds,
"visdziļākā mūsu psihisko noslieču
dzelme"[10]. Runa ir par būt tur, lai
paliktu Viņa klātbūtnē, lai paliktu
Viņa mīlestībā (sal. Jņ 15, 9). Mēs
neesam uzsākuši kādu vienkāršu
psiholoģisku vingrinājumu, tie nav
arī tikai koncentrēšanās centieni
sasniegt garīgu tukšumu: mēs
necīnāmies veltīgi... Mūsu
kontemplācijai ir kristīgās ticības
struktūra: tas ir "personisks, intīms
un dziļš dialogs starp cilvēku un
Dievu"[11].



Tāpēc mēs negrasāmies cīnīties ar
negaidītiem ciemiņiem -
traucējumiem, kuri ierodas tieši tajā
brīdī, kad vēlamies lūgties. Tā vietā,
lai mēģinātu tos atvairīt, labākā
metode ir tos vienkārši ignorēt. Kad
esam vienatnē ar Kristu, apzināmies,
ka Viņš ir pilnībā pievērsies man, un
aicina mani, lai es būtu pilnīgi
pieejams Viņam. Mūsu
“oponentam” (pretiniekam) nav
nevienas tukšas minūtes; Viņš ne
mirkli nepārstāj uz mums raudzīties.
Mēs no savas puses varam
attālināties, novērsties un atstāt Viņu
tur stāvam – taču tad mēs zaudētu
Viņa svētību.

Jēkabs nenolaiž acis no Tā, ar kuru
viņš cīnās. Viņam jāsaglabā
uzmanība, nenovirzot skatienu,
nezaudējot sirds virzienu. Skatīties
tālruņa ekrānā? Nē; tā tiktu zaudēta
iekšējā kontakta gaisotne.
Pievēršanās traucēkļiem, ko
pamanām tuvojamies, - dažādi



organizatoriski jautājumi, ziņkārība
par to, kas notiek mums apkārt? Nē.
Un tāpat nē arī domām par to, vai
mana garīgā dzīve ir pietiekami laba,
vai spēju sasniegt savus mērķus, jo
tas var mūsu uzmanību smalki
atgriezt atpakaļ pie domām par
mums pašiem. Visas mūsu dzīves
centrā ir KĀDS - tā ir Jēzus Kristus
Persona. ”Mēs vēlamies Kristu
iepazīt, ar Viņu draudzēties un Viņu
mīlēt. Ierādīt Jēzum pirmo vietu
mūsu dzīvē nozīmē nebaidīties no
dziļas kontemplatīvas lūgšanas"[12].
Prasība ir radikāla un kļūst arvien
vairāk visaptveroša. Dievs svētī tos,
kuri cīnās par kontemplācijas
dāvanu, mūžīgās dzīves dāvanas
priekšvēstnesi, kuru mēs jau sākam
baudīt. "Taču tagad mūsu reiz it kā ar
bērnišķīgu naivumu aizsākusies
lūgšana ievirzās plašā, mierpilnā un
drošā gultnē – tā pāraug draudzībā
ar To, kurš sacīja: «Es esmu ceļš»"[13].



Kontemplācija meklē To, "ko mana
dvēsele mīl (Dz 1, 7). Tas ir Jēzus."[14].
Tāds pats cilvēks kā es, pret kuru es
varu izturēties kā pret līdzīgu, jo Viņš
pats mani ir nosaucis par draugu
(sal. Jņ 15, 15). Lūgšana nebūs pa
īstam kontemplatīva tik ilgi, kamēr tā
nebūs personiska. "Lai tuvotos
Dievam, mums ir jāizvēlas pareizais
ceļš – Kristus vissvētais
cilvēciskums."[15] Jēzus ir tilts, kas
caur ķermeni aizved mūs pie
dievišķā. Šī “roku cīņa” ietver
skatienu, smaidu, seju un, galvenais,
siržu satikšanos. Runa ir par Jēzus
sirds izjūtas piesavināšanos,
mācoties "pazīt Kunga dzīvi no
iekšienes", lai mīlētu Viņu un sekotu
Viņam arvien vairāk."[16] Kā Viņš
šodien raugās uz mani? Vai mūsu
starpā valda saskaņa, harmonija? Vai
es pamanu Viņa priekus un bēdas un
vienojos ar Viņu tajos?

Tumsā un pārbaudījumos



Cīņa notiek naktī. Tā ir nakts, kurā
notiek ticības kustība: lai mēs tiktos
klātienē, tiktos “aci pret aci”, mums
nav starpnieka. Mūsu meklējumi
notiek tumsā, "tīrā ticībā, šajā ticībā,
kurai pateicoties mēs piedzimstam
no Viņa un dzīvojam Viņā".[17] Mūsu
cīņas pamatā nav nedz sajūtas – ja
tās atnāk, laipni lūgtas; ja aiziet – tās
ir prom, nedz arī tīrs saprāts, jo mēs
nenodarbojamies ar garīgo
akrobātiku. Tas, ko mēs esam
iekvēlinājuši, ir ticība dzīvam
cilvēkam, kurš vēlas satikties. Ticībā
mums nav jutekļu tiešuma vai
siloģismu skaidrības; mēs staigājam
tumsā, līdz pienāk brīdis, kad sākam
redzēt. Taču ticības tumsa ļauj mums
redzēt tālāk. Dienas laikā mūsu
skatiens sasniedz dažus desmitus
kilometru: tas apstājas Zemes
atmosfēras zilajās debesīs. Taču naktī
mēs redzam zvaigznes miljoniem
gaismas gadu attālumā. Ticība mums
atklāj jaunas pasaules.



Kontemplatīvā cīņa nozīmē arī
stāties pretī mazdūšībai, sausumam,
ticības nogurumam, pat skumjām
par to, ka mēs pilnībā neatdodamies
Kungam, jo mums ir daudz mantas
(sal. Mk 10, 22); vai arī iekšēju
sacelšanos pret Dieva loģiku, kas
reizēm šķitīs tik atšķirīga no mūsējās;
vai iedomu, ka tas nav domāts
mums, ka mums nav tāda jūtīguma...
Vai es neesmu iegrimis fantāzijā?
Kurp mēs ejam ar šo? Vai tā nav
pārāk mistiska pieeja? Šajā brīdī
Jēkabs varēja pārtraukt cīņu.
Patiesībā, vai viņam cīņas laikā
nebija vilcināšanās? Noteikti jā, bet
viņš turpināja. Ir jāvirzās uz priekšu
ar apņēmību un ar bērna dvēseli,
zinot, ka ejam mīlestības ceļu, kas ir
uzticības un atdošanās ceļš.

Kamēr meditatīvā lūgšana tiecas pēc
līdzekļiem, kontemplācija
koncentrējas līdz galam. Mēs esam
kopā ar To, ar kuru gribējām būt
kopā. Tagad mēs neņemam vērā ne



tikumus, ne mērķus, ne cīņas... Ar to
visu mēs nodarbojamies meditācijā.
Tagad mūsu laiku, mūsu laika
tukšumu piepilda vienīgi Viņa
klātbūtne. Mūsos iekvēlojas ilgas,
vēlmes, Debesu priekšnojauta. Mūsu
Debesu mērs būs mūsu dedzības
mērs: slāpes pēc Dieva, "ilgas izprast
Viņa asaras, redzēt Viņa smaidu,
Viņa seju..."[18] Un ar šo vēlmi, miera
pilni, mēs ejam pa dzīvi, kad ieejam
kontemplācijas ceļos: "Mēs sākam
dzīvot kā gūstekņi, kā ieslodzītie. Un,
kamēr veicam mums uzticētos
ikdienas pienākumus, par spīti visām
mūsu kļūdām un nepilnībām,
cenšoties to darīt cik vien labi
iespējams, mūsu dvēsele ilgojas
pacelties pie Dieva. Tā tiecas Viņam
pretī līdzīgi kā dzelzs, ko pievelk
magnēts."[19]

Jēkabam bija jānoiet garš ceļš līdz
vietai, kur Dievs vēlējās tikties ar
viņu. Tur viņam nebija pavadoņu:
Bībele mums stāsta, ka viņš bija



palicis viens, kad tas notika. Viņam
nebija arī nekādas bagāžas: viss, kas
viņam bija piederējis, ir pārvests pāri
upei otrā pusē (sal. Rad 32, 24-25). Un
“nakts” ir vajadzīga tādā nozīmē, ka
apmaiņa aicina atcerēties. Šoreiz
Jēkabs "vairs nav situācijas
saimnieks - viņa viltība vairs neko
nelīdz -viņš vairs nav stratēģis un
aprēķina cilvēks (..).

Šoreiz Jēkabam nav nekā cita, ko
dāvāt Dievam, kā vien viņa
trauslums un bezspēcība, un arī viņa
grēki."[20] Dievs nāk, lai meklētu viņu,
kad viņš ir neaizsargāts un brīvs no
citām lietām, kas novērš viņa
uzmanību. Jo, lai pārdomātu, mums
ir vajadzīga brīvība un sirds
atvērtība: nekas vairāk kā mūsu
mazuma uztvere un vēlme satikties.
Tas, kuru mēs gaidām, neparādīsies,
ja mūsu sirdis būs aizņemtas.
Neviena no mūsu vēlmēm nedrīkst
būt lielāka par vēlmi būt kopā ar
Viņu.



Es tevi neatlaidīšu, kamēr tu mani
nesvētīsi

"Svētī mani." Patriarhs nesamierinās
ar mazāk. Viņš tur savu Kungu gūstā.
Bet no kā sastāv šī svētība? Jēkabam
ir prieks redzēt Dievu, un viņa prieks
pastiprinās, kad viņš saprot, ka, lai
gan viņš Viņu ir redzējis, viņš
joprojām ir dzīvs. Svētība ir Dieva
Vaiga kontemplācija, kas piepilda
mūs ar Viņa mieru, Viņa prieku, Viņa
žēlastību. Mēs to nespēsim sasniegt
ar savas gribas darbību, bet gan
atverot savu sirdi Svētā Gara
dāvanām. "Visa mūsu dzīve ir kā šī
garā cīņas un lūgšanu nakts, kas ir
jādzīvo ar vēlmi un lūgumu pēc
Dieva svētības, ko nevar izcīnīt vai
iegūt tikai ar mūsu pašu spēkiem, bet
kas ir jāsaņem no Viņa ar pazemību,
kā bezmaksas dāvana, kas mums
beidzot ļauj atpazīt Tā Kunga
Vaigu."[21]



Tāpēc mums ir pacietīgi jāgaida.
Jēkabam bija jāgaida visu nakti līdz
rītausmai. Viņš nebēga, nepadevās.
Svētība mums tiks dāvāta, ja mēs to
lūgsim atkal un atkal. Mēs darām to,
kas ir mūsu ziņā, tiecoties pēc
klusuma, atmiņām, sirds brīvības...
Dieva ziņā ir dāvāt patiesi
kontemplatīvas dāvanas: zināšanas,
izpratni, gudrību. Mēs nespējam tās
sev paši iemantot... Tās ir uztveres
spējas, ko Viņš dāvā, kad vēlas.
Mums tās ir jālūdz un jāgaida ar
pazemību. Kungs mums tās dāvās
pamazām vai, iespējams, uzreiz visu
vienā reizē. Un, kad mēs saņemsim
šo svētību, vienalga, vai nu nelielās
devās vai pārpilnībā, mēs turpināsim
savu ceļu ar tālumā vērstu skatienu,
jo šī svētība nav īslaicīga, bet gan
pastāvīga. Patriarhs devās ceļā. Uz
kurieni? Tas nav svarīgākais. Svarīgi
ir tas, ka viņa dvēselē jau ir Kunga
sejas nospiedums. "Šī svētība, ko
patriarhs viņam bija lūdzis cīņas
sākumā, tagad viņam ir piešķirta. Un



tā nav svētība, kas iegūta ar
maldināšanu, bet gan Dieva brīvi
dota svētība. Jēkabs var to saņemt, jo,
būdams viens, bez aizsardzības, bez
viltības un maldināšanas, viņš nodod
sevi neaizsargātu, pieņem padošanos
un atzīst patiesību par sevi."[22]

"Es esmu redzējis Dievu vaigu vaigā
un es joprojām esmu dzīvs," Jēkabs
saka sev. Visā šajā dīvainajā cīņā
viņam ir izdevies uzzināt, kā priekšā
viņš bija. Visas savas dzīves laikā ar
savu lūgšanu mēs iepazīstam Dievu,
mēs viņu saprotam vai vismaz
pieņemam Viņa darbības veidus, pat
nesaprotot tos. Mēs vēlētos uzzināt
viņa vārdu: "Kas tu esi?" Mēs gribētu
viņu redzēt. Un Dievs parāda sevi,
bet slēpjas, lai mēs turpinātu Viņu
meklēt: lai mēs dzīvotu no Viņa, lai
mēs dzīvotu no šiem meklējumiem...

 Šī noslēpumainā stāsta iznākums ir
paradoksāls, tāpat kā gandrīz
vienmēr mūsu ticība. Dievs svētī



Jēkabu un apsveic viņu ar uzvaru,
bet galu galā ir izmežģījis viņa ciskas
kaulu. Patriarhs ir izcīnījis labo cīņu,
viņš ir stājies pretī noslēpumainajam
pretiniekam, nebūdams klibs. Bet no
šī brīža viņš staigās klibodams: tas
būs kā sava veida rota, kas viņam
atgādinās par cīņu. "Un tieši šis
Jēkabs saņem Dieva svētību, ar kuru
viņš ieklibo apsolītajā zemē:
neaizsargāts un aizskarts, bet ar
jaunu sirdi."[23] Arī mēs izkļūsim no
cīņas ievainoti un atjaunoti: mūsu
zemes vērtspapīri tiks izmesti un
Dieva zīme tagad mūs vadīs. Viņš
mūs ir svētījis un svētīs arī turpmāk,
taču Viņš liek mums dziļi apzināties,
ka mūsu patiesā drošība ir Viņā. Un,
jo vairāk mēs lūdzam, jo vairāk
saprotam, ka mums tas ir vajadzīgs,
ka mums ir "jācīnās". Un mēs lūgsim
Viņa svētību jo vairāk: Es Tevi
neatlaidīšu, kamēr Tu mani nesvētīsi.

Rikardo Sada



[1] F. Trochu, Le Curé d'Ars Saint Jean-
Marie Vianney, Liona-Parīze, 1925,
383. lpp.

[2] Benedikts XVI, Audience, 2011.
gada 25. maijs.

[3] Katoliskās baznīcas katehisms
(KBK), nr.2715.

[4] Turpat.

[5] Turpat, nr.2710.

[6] Turpat, nr.2713.

[7] Personiskas piezīmes, 1935. gada
12. decembris, citēts A. Vázquez de
Prada, Opus Dei dibinātājs (1. sēj.),
Rialp, Madride, 1997, 582. lpp.;
personiskas piezīmes, 1937. gada 20.
decembris, citēts Camino, kritiski
vēsturiskā izdevumā, piezīme pie nr.
746.

[8] Sv. Augustīns, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
citēts KBK nr. 2560.



[9] KBK, nr. 2560.

[10] Turpat, nr. 2563.

[11] Dicastery for the Doctrine of the
Faith, Letter Orationis Forms on
Some Aspects of Christian
Meditation, 1989. gada 15. oktobris,
nr. 3.

[12] F.Okariss, Pastorālā vēstule,
2017.gada 14.februāris, nr.8.

[13] Sv.Hosemarija Eskriva de
Balagers, Dieva draugi, nr.306.

[14] KBK, nr. 2709.

[15] Dieva draugi, nr.299.

[16] KBK, nr. 2715.

[17] Turpat, nr. 2709.

[18] Dieva draugi, nr.310.

[19] Turpat, nr. 296.



[20] Pāvests Francisks, Audience,
2020.gada 10.jūnijs.

[21] Benedikts XVI, Audience, 2011.
gada 25. maijs.

[22] Turpat.

[23] Pāvests Francisks, Audience,
2020.gada 10.jūnijs.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/es-tevi-neatlaidisu-kamer-

tu-mani-nesvetisi-kontemplativas-
lugsanas-cina/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/es-tevi-neatlaidisu-kamer-tu-mani-nesvetisi-kontemplativas-lugsanas-cina/
https://opusdei.org/lv-lv/article/es-tevi-neatlaidisu-kamer-tu-mani-nesvetisi-kontemplativas-lugsanas-cina/
https://opusdei.org/lv-lv/article/es-tevi-neatlaidisu-kamer-tu-mani-nesvetisi-kontemplativas-lugsanas-cina/
https://opusdei.org/lv-lv/article/es-tevi-neatlaidisu-kamer-tu-mani-nesvetisi-kontemplativas-lugsanas-cina/

	"Es tevi neatlaidīšu, kamēr tu mani nesvētīsi" - kontemplatīvās lūgšanas cīņa

