
opusdei.org

Dzīvot citiem

Kungs grib, un Viņš mums to ir
apliecinājis ar savas dzīves
piemēru, lai mēs, kristieši,
domātu par tiem, kas ir mums
blakus, un kalpotu sabiedrībai.
Tur slēpjas arī kristiešu prieka
noslēpums.

11.08.2017

Pāvesta Benedikta XVI pēdējā
Pasaules jauniešu tikšanās reizē
runāja par mantojumu, kas saņemts
no iepriekšējām paaudzēm, un
iedrošināja tos, kas viņā klausījās, ar
patiesi kristīgu dzīvi celt tādu



sabiedrību un pasauli, kas būtu
cilvēcīgāka [1].

Katrai paaudzei ir jādomā par to, ko
tā atstās sabiedrībai, par tiem
cilvēkiem, kas nāks pēc viņiem, un
kādā veidā tas notiks, lai rītdien mēs
varētu skatīt labāku pasauli. “Ticība
mums māca, ka Jēzū Kristū, Vārdā,
kas iemiesojies, mēs varētu ieraudzīt
mūsu pašu cilvēcīguma lielumu,
mūsu šīs zemes dzīves noslēpumu un
to augsto mērķi, kas mums ir
sagatavots debesīs (cfr. Gaudium et
spes, nr. 24). Ticība mums parāda arī
to, ka esam Dieva radības, radīti pēc
Viņa tēla un līdzības, kam ir dāvāta
neaizskarama cieņa un kas esam
aicināti uz mūžīgo dzīvi [2]. Kristīgā
vēsts ļauj atzīt patieso cilvēka cieņu
un nodrošina līdzekļus, lai varētu
rīkoties saskaņā ar patiesību.

Sabiedrībai ir nepieciešams Baznīcas
evaņģelizācijas gars, kas mums
vienmēr aktuālā veidā nodod Jēzus



Kristus mācību; un Kungs vēlas, viņš
mums to ir parādījis ar savas dzīves
piemēru, lai mēs, kristieši, domātu
par tiem, kas mums blakus, un
kalpojam sabiedrībai. Tur arī
atrodams kristīgā prieka noslēpums:
kļūt par Jēzus vēstījuma nesēju.

Apustulāts, mīlestības
apliecinājums

“KUNGS VĒLAS, LAI MĒS,
KRISTIEŠI, DOMĀTU PAR TIEM,
KAS MUMS BLAKUS, UN KALPOTU
SABIEDRĪBAI, TUR ARĪ ATRODAMS
KRISTĪGĀ PRIEKA NOSLĒPUMS:
KĻŪT PAR JĒZUS VĒSTĪJUMA
NESĒJU.”

Apustulāts rodas, apzinoties to
mīlestības misiju, uz kuru Dievs mūs
ir aicinājis. Kristietis ir Kristus
mīlestības liecinieks citu kopienas
locekļu starpā. Tādēļ apustulāts
nevar pārtapt kādā tehniskā
paņēmienā vai stratēģijā, lai tādējādi
vestu dvēseles pie Dieva. Tāpat



apustulāts nav arī pienākumu
kopums, jo tas rodas no mīlestības
dabiskā ceļā un, lai arī paļaujas uz
personu atvērtību, vienmēr rēķinās,
ka efektivitāte pieder Dievam.

Mīlestība un apustulāts iet roku rokā.
Var teikt vēl vairāk: tie nav atdalāmi
jēdzieni, jo mīlestība saasina tās
sajūtas, kas uzlabo otram kalpošanas
spēju. Mācība, ko esam saņēmuši no
Svētā Hosemarijas, arī runā par
saistību, kas pastāv starp apustulātu
un mīlestību, un mums norāda, ka
abus – apustulisko mīlestību,
apustulātu, kas tiek izdzīvots
mīlestības dēļ, - var identificēt ar
draudzību. Mīlestība prasa, lai
tiktu dzīvots (...) draudzībā [3].

Kristietī, Dieva bērnā, draudzība
un mīlestība veido vienu vienīgu
kopību: Dieva gaismu, kas dod
siltumu [4]. Mīlestības tikums mūs
spēcīgi tuvina līdzcilvēkam. Ar
žēlastības palīdzību kristietis atklāj,



ka otrs ir brālis, viens Dieva bērns,
Jēzus Kristus brālis. Mēs tādējādi
sastopam pašu Dievu, kas mums
sniedz savu tēlu un kas kļuvis
cilvēks, lai mēs viņu respektētu un
pienācīgi godātu. Apustulāts, kuram
ir jāidentificējas ar draudzību, nav
nekas cits, tas ir veids, kā godināt –
uzstāju – Dieva attēlu, kas ir katrā
cilvēkā, cenšoties, lai arī šis
cilvēks to aplūko, lai viņš spētu
vērsties pie Kristus [5].

Patiesa mīlestība atšķiras no
dabiskas socializēšanās, tā ietiecas
daudz dziļāk par asins saitēm un
paziņām, izklaides un spēļu draugu
loku, tāpat tā atšķiras no līdzi
jušanas, ko varam sevī manīt, kad
sastopamies ar svešu vientulību vai
nožēlojamu stāvokli. Tās mēraukla ir
mīlestība, ko Kristus izteica ar “jauno
bausli”, dievišķo mīlestību, tā ir
mīlestība, ko esmu jutis pret jums un
uzturu dzīvu, jo tā rodas no tiem
pašiem Trīsvienības dzīves



dziļumiem. Mīlestība, kas nenoplok
fizisko defektu vai rakstura dēļ, kas
ir vēlme būt kopā ar cilvēku
bērniem; mīlestība, ko neapstādina
ne grēks, ne arī atteikšanās no
Krusta. Mīlestības tikums ir tā pati
mīlestība, ko Dievs ieliek kristieša
sirdī, lai viņš prastu pieņemt un
pacelt pārdabiskajā līmenī cilvēcisko
mīlestību, mūsu ilgas un vēlmes.

Kas nemīl, tas nav Dievu pazinis, jo
Dievs ir mīlestība [6]. Pārfrāzējot
Svēto Jāni, mēs varētu piebilst, ka tas,
kas nemīl, arī nepazīst savu tuvāko,
jo nav spējīgs tajā atpazīt Dieva tēlu.
Mīlestības trūkums tā notrulina
prātu un citas spējas, ka padara
cilvēku nejutīgu pret Dieva
prasībām, līdz iznīcina jebkuru gribu
pelnīti pateikties tuvākajam. Un, kas
vēl sliktāk, neļauj, lai Kungs viņu
atzītu par savu bērnu, itin kā traucē
Dievam pieskarties tā dvēselei, kas
sevi pilnībā norobežojusi no
žēlastības.



Katrs cilvēks ir svarīgs

Mīlestība iegūst savu pilnīgo nozīmi
tad, kad mēs kalpojam citiem, kad
saprotam, ka kristieša aicinājums ir
būt kā dāvanai citiem, tādā veidā, lai
daudzi sastaptu Kristu.

Paraugs, ko pats Jēzus mums ir
atstājis un par ko mums vēsta Viņa
zemes dzīves liecinieki, apstiprina,
ka Viņš priecājas par savu draugu
priekiem [7] un cieš par viņu sāpēm
[8].

Viņam vienmēr bija laiks, lai
pakavētos pie tuvākajiem: Viņš
pārvarēja nogurumu, lai parunātu ar
samarieti [9]; Viņš apstājās pie
sievietes, kas sirga ar asiņošanu, kad
Viņu gaidīja Jaīra mājās [10]; ciešot
pie Krusta, Viņš uzsāka dialogu ar
labo laupītāju, atvērdams tam durvis
uz debesīm [11]. Turklāt Jēzus
mīlestība ir konkrēta: mēs redzam,
ka Viņš ir norūpējies par apkārtējo
dienišķo maizi, Viņš parūpējas par šo



materiālo nepieciešamību [12], Viņš
interesējas par mācekļu atpūtu, Viņš
tos ved uz nomaļu vietu, lai viņi
varētu priecāties par Mācītāja
sabiedrību [13]. Varētu minēt vēl
daudzus piemērus, bet tie visi mums
rāda, kādā stāvoklī Dieva priekšā
atrodas ikviens cilvēks.

Draudzība uzplaukst tur, kur pirmajā
vietā tiek likti pārējie, viņiem tiek
veltīts laiks, tur valda personiska
attieksme. Tas ir galvenais, ko mūsu
Tēvs mums devis, parādot mums
Kristu, savukārt Jēzus mums to ir
mācījis ar savu dzīvi: viņam vienmēr
bija laiks, ko ziedot ikvienam, lai
apstātos pie visiem. Mīlestība iegūst
savu patieso nozīmi tad, kad otra
dzīve kļūst par paša dzīves prioritāti.
Cilvēkam, kas tuvojas īstam
kristietim, ir jāsaredz Dieva
personiskā mīlestība, tā jāizjūt tajā,
kā viņš izturas pret citiem, kā viņos
klausās, kā novērtē viņu tikumus, kā



iesaista viņus šajā pārdabiskajā
piedzīvojumā.

Kā palīdzēt šīm dvēselēm šajā
garīgajā vadībā, kas, iespējams, tā
netiek dēvēta, tomēr notiek
apustulātā? Apdomā - pat paši
stiprākie un efektīvākie
instrumenti, ja pret tiem izturas
slikti, ieplīst, nolietojas un kļūst
nederīgi [14]. Ierosmei teiksim: ir
jāparāda katram cilvēkam tie talanti,
ko viņš ir saņēmis no Dieva, un
dažādie veidi, kā viņš tos var likt
lietā, kalpojot citiem. Tiek novērtēta
viņa iniciatīva, tāpat kā to darīja
Jēzus ar apustuļiem, tos mācot citu
pēc cita un raugoties, lai katrs no
sevis atdod to labāko daļu. Mums
jāsaprot katra cilvēka apstākļi, viņa
darba un ģimenes pienākumi, mums
jāiejūtas viņa situācijā, jādalās
projektos, šodienas sabiedrības
izaicinājumos, Baznīcas un Opus Dei
misijā pasaulē – misijā, kurai tik ļoti



ir nepieciešama gaisma un sāls, pat
ja pasaule par to neko nezinātu.

Tas viss piepildīts ar mīlestību kā ar
garšvielām. Mīlestība ir pacietīga,
laipna; mīlestība nav skaudīga, tā
nerīkojas nekautrīgi, nav uzpūtīga.
Tā nav godkārīga, nedzenas pēc
sava, tā nedusmojas, tā nedomā
ļaunu. Tā nepriecājas par
netaisnību, bet priecājas par
patiesību. Tā panes visu, tā tic visu,
visu cerē, visu pacieš [15]. Mīlestība
grib meklēt katra labumu, tādēļ ir
nepieciešama liela un dāsna sirds,
kas iemācītos panest katra paša un
arī citu nepilnības, dusmas, slikto
garastāvokli, nepatīkamās reakcijas.
Tā ir pacietīga, apveltīta ar gara
spēku, tā prot gaidīt, nepazemo;
mīlestības dēļ ir pa spēkam panest
ikvienu nastu. Tā neaprunā,
nepriecājas par otra sāpēm vai
neveiksmēm, necenšas izcelties. Tai
vienmēr ir pa rokai laipns, sapratnes
un miera pilns vārds.



Draudzības vērtība

Svētais Hosemarija mums ir sniedzis
paraugu, kā būt par mūsu draugu
draugiem. Draugs, kā to ir teikuši
klasiķi, ir tavs otrs es. Kāds, kas
padara mūsu dzīvi panesamāku, kas
mūs pavada nepatikšanās, dalās
priekos un bēdās. Tas ir kāds, kuram
mēs uzticamies, jo mēs varam viņam
uzticēties. Svētais Hosemarija mēdza
teikt, ka mums ir vienam otrs
jāatbalsta, lai varētu noiet dzīves
ceļu, padarīt par realitāti savus
sapņus, pārvarēt grūtības, baudīt
mūsu centienu augļus.

“KRISTIETĪBA IR DIŽENS DARBS,
NEVIS PĀRLIECINĀŠANA,” TEICA
SVĒTAIS IGNĀCIJS NO
ANTIOHIJAS.

Draudzība ir kaut kas, kas tiek
uzticēts, ko var manīt, ko gandrīz ir
iespējams sataustīt: var sajust, ka
atrodamies vienotībā ar draugu, ka ir
saskaņa, ka mums ir patīkami.



Kristietim draudzība ir jāpieņem un
ar žēlastības palīdzību jāvērš
cildena: galu galā tā ir Kristus dzīves
rādīšana citiem. Draudzība tādējādi
pārvēršas patiesā Dieva dāvanā, ko
nevar atdalīt no mīlestības.

Katram ir jāapdomā draudzības
vērtība, lai izietu no ierobežotā
cilvēku loka, ar kuru mēs
saskaramies. Kristietim ir jādibina
veselīgs dialogs ar jebkuru cilvēku,
izvairoties no tā, ka šī cilvēka
nepilnīgie uzskati novestu pie
netaisnīgas diskriminācijas vai ka
viņa būtība vai runas veids,
izteiksme viņu padarītu netīkamu to
acīs, kas domā citādi. Lai to panāktu,
ir svarīgi ieklausīties šī otra cilvēka
vārdos, apdomāt viņa argumentus,
citādi nebūtu īsta dialoga, jo varētu
just, ka neesam ieinteresēti tajā, kas
mums tiek teikts, ir svarīgi saskatīt
arī otra redzes punktu.



Tas nebūt nevedina uz kompromisu
tajā, kas nav mūsu kompetence, jo
tas ir Dieva ziņā. Baidoties kādu
apbēdināt, mēdzam slēpt vai
izvairāmies no Jēzus mācības, taču
šāda attieksme nozīmē, ka mānām
tos, kurus mīlam, vai aizveram
viņiem ceļu uz vienīgo patiesību, kas
pilnībā varētu sniegt mierinājumu
viņu sirdij un mazinātu viņu
nemieru. Drīzāk gan Kristus
mīlestība stiprina mūsu uzskatus, tai
pašā laikā mierinot sirdi un padarot
maigāku mūsu pašizpausmi. Tādā
veidā mēs pietuvinām Jēzus vēsti -
cerības un pestīšanas vēsti. Sniedzot
padomu, labojot kādu attieksmi,
mīlestība palīdz, lai mūsu vārdi
neievainotu vai neizskanētu tā, it kā
mēs tiesātu attiecīgo cilvēku. Galu
galā mūsu vārdi tiek uztverti kā
nepieciešami: kā patiesa vēlme, lai
mūsu draugi būtu laimīgi.

Tad tiek piedzīvots tas dziļums, kas
atrodams Svētā Ignācija no



Antiohijas vārdos: “Kristietība ir
dižens darbs, nevis
pārliecināšana.” [16] Šis diženums ir
Kristus mīlestība, jo cilvēki, kas
tuvosies Dievam, to darīs ne jau
mūsu argumentu dēļ, bet tādēļ, ka
redzēs, kādi mēs esam, pateicoties
Dieva žēlastībai.

Katrai kristiešu paaudzei ir
jāizpērk, jāsvētdara savs laiks:
tādēļ ir nepieciešams, lai viņi
izprastu citu cilvēku, savu
līdzinieku, centienus un dalītos
tajos, lai, liekot lietā runas
dāvanu, viņiem mācītu atbildēt uz
Svētā Gara darbību, uz dievišķās
Sirds pastāvīgo bagātību
izliešanos. Mums, kristiešiem,
šajās dienās un šai pasaulei,
kuras daļa mēs esam un kurā
dzīvojam, pienākas sludināt šo
Evaņģēlija tik seno, cik jauno vēsti
[17].

J.M. Martíns un C. Cavacoli



-------------------

[1] Cfr. Benedikts XVI, Diskurss, 17-
VII-2008; Homīlija, 19-VII-2008.

[2] Benedicts XVI, Homīlija, 19-
VII-2008.

[3] Sarunas, n. 62.

[4] Kalums, n. 565.

[5] Dieva draugi, n. 226.

[6] 1 Jn 4, 8.

[7] Cfr. Lk 10, 21.

[8] Cfr. Jn 11, 35.

[9] Cfr. Jn 4, 6 ss.

[10] Cfr. Mk 5, 30-32.

[11] Cfr. Lk 23, 42-43.

[12] Cfr. Mt 14, 15-16.

[13] Cfr. Mk 6, 31.



[14] Vaga, n. 391.

[15] 1 Kor 13, 4-7.

[16] Svētais Ignācijs no Antiohijas,
Epistola ad Romanos, 3, 3.

[17] Kad garām iet Kristus, n. 132.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/dzivot-citiem/ (8.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/dzivot-citiem/
https://opusdei.org/lv-lv/article/dzivot-citiem/

	Dzīvot citiem

