
opusdei.org

Ciešanu un sāpju
pieredze

Lai gan ciešanas un sāpes ir
viena no parastākajām dzīves
pieredzēm, tās mūs vienmēr
pārsteidz un pastāvīgi liek ko
apgūt un pielāgoties jaunajiem
apstākļiem.

4.11.2017

Neviens nevar sevi uzskatīt par sāpju
“ekspertu” ‒ tām vienmēr ir sava
nepieredzēta, jauna dimensija: to
izpausmes veidā, to cēlonī vai
dažādajās reakcijās, ko tās izraisa.
Daudzas reizes pat agrāk neiedomātu



iemeslu vai motīvu dēļ piedzīvojam
dziļas ciešanas.

Svētais Tēvs Jānis Pāvils II raksta:
«Cilvēku ciešanas izraisa līdzjūtību;
pamodina arī cieņu pret otru, un
savā veidā arī biedē. Patiesi, tajās ir
ietverts kāds liels un īpašs noslēpums
[...] cilvēks savās ciešanās ir
neaizskarams noslēpums,
noslēpums, kas prasa īpašu
cieņu.» (1)

Cilvēka sāpēs specifiskais ir tas, ka
tās mudina uzdot eksistenciālus
jautājumus. «Katrā sāpīgā brīdī, ko
cilvēks piedzīvo, kā arī pašu ciešanu
dziļākajā dimensijā neizbēgami
parādās jautājums kāpēc ‒ taujājot
par cēloni, vēlme to saprast ar prātu;
vai arī jautājums par mērķi – kādēļ.
Katrā ziņā tie ir jautājumi par jēgu
un nozīmi.» (2)

Patiesi, kad kāds uzsāk ceļu, lai
meklētu sāpju jēgu, cilvēks sev jautā
par savas dzīves un eksistences jēgu,



kā arī cenšas precizēt paša brīvības
iespējas un nozīmi. «Vai varu
noraidīt sāpes? Vai varu distancēties
no sāpēm, tās noņemt? Sāpes ļauj
saskatīt mūsu dzīves īslaicību.» (3)

Šī cilvēciskā pieredze mūs mudina
meklēt citu cilvēku palīdzību un tai
pašā laikā arī piedāvāt mūsu
palīdzību. Sāpju pieredze māca vērst
mūsu uzmanību uz citiem cilvēkiem.
(4) Sāpes iezīmē atšķirību starp
pieaugušu un līdzsvarotu personu,
kas ir spējīga pārvarēt šķēršļus un
grūtākas situācijas, un personu, kas
ļaujas plūsmai, apstākļiem un ir savu
emociju un sajūtu pārņemta.

Cieša abpusējā saistība starp
sāpēm un mīlestību

«Neaizmirsti, ka ciešanas ir
Mīlestības pārbaudes akmens.» (5)
Šis tiešais un dziļais Svētā
Hosemarijas teiktais ir saistīts ar
dažādajām cilvēku reakcijām,
saskaroties ar ciešanām.



Pastāv saistība starp to, kā katrs
cilvēks izdzīvo sāpes un veidu, kā
viņš mīl, jo cilvēks pieņem sāpes tikai
tad, kad ir uztvēris, ka to jēga ir
mīlestība. Tikai tā var nonākt līdz
tam, lai varētu šādi izsaukties:
«Svētdarītas lai ir ciešanas! Mīlētas
lai ir ciešanas! Slavētas lai ir
ciešanas!.» (6)

Svētā Hosemarijas rakstītajos darbos
sāpju noslēpums ir kā pastāvīgs
attīrošs balzāms; tās pārvēršas
iespējā vaigu vaigā satikt Dievu, kas
kļuva cilvēks, lai iemācītu mums
dzīvot kā cilvēkiem.

Jēzus Kristus, izvēloties iemiesoties –
kļūt cilvēks ‒, gribēja izdzīvot arī
visas cilvēkam iespējamās ciešanas,
lai iemācītu mums, ka mīlestība var
pārvarēt jebkura veida sāpes. Kādā
no grāmatas “Ceļš” punktiem Svētais
Hosemarija raksta: Veselu mācību
programmu par sāpēm un to
lietderību mums dod Apustulis: «spe



gaudentes ‒ esiet priecīgi cerībā, in
tribulatione patientes ‒ pacietīgi
bēdās, orationis instantes ‒ pastāvīgi
lūgšanā.» (7)

Sāpes ir punkts, kurā satiekas mūsu
prieks, cerība un nepieciešamība
lūgties. Kristieši pieņem sāpes ar
cerību uz iepriecinājumu nākotnē.
Viņi pilnībā apzinās savas robežas
un uzticas palīdzībai, ko pazemīgi
lūdz Dievam lūgšanā.

Nav runa ne par pārliecību, ka ar
paša spējām grūtības pārvaramas, ne
par pesimistisku domu, ka ciešanas
ir pēdējais un neizbēgamais dzīves
ceļa posms: «Ja tu redzi, ka fiziskās
vai garīgās ciešanas šķīsta tevi, tad
cildini tās.» (8)

Ciešanas ir kā ceļu krustpunkts ‒
vieta, kur īslaicīgi esam, bet, kas
nekad nav mūsu galamērķis.
Lūgšana šeit iezīmē svarīgu brīdi,
kurā ciešanas atrod savu jēgu un ar
Dieva žēlastību pārvēršas priekā. (9)



Katru reizi, kad cilvēks lūdzas, viņš
piedzīvo Dieva žēlsirdību un dalās
savās raizēs un problēmās, saņemot
tai pašā laikā gandrīz netveramu
Dieva Mīlestības zīmi: «Mans Dievs,
māci man mīlēt! Mans Dievs, māci
man lūgt!» (10)

Saikne starp sāpēm un mīlestību ir
ļoti cieša. Gan tie, kas mīl, gan tie, kas
pilnveidojas «sāpju liesmu smēdē»,
atrod prieku. (11) «Mīlestība arī ir
vispilnīgāko atbilžu avots par
ciešanu jēgu» (12). Svētais
Hosemarija mēdza teikt: «Es gribu,
lai tu, dzīvodams uz zemes, būtu
laimīgs. Bet tu tāds nebūsi, ja
neatbrīvosies no bailēm ciešanu
priekšā. Jo, kamēr esam “ceļinieki”,
tieši sāpēs, ciešanās atrodam
laimi.» (13) Šis apgalvojums ir tik
visaptverošs, ka iezīmē ceļu uz laimi,
uz cilvēka galamērķi.

Tomēr ir brīži šajā ceļā, kad sāpju
pieredze pārveido un viscaur



ietekmē cilvēka dzīvi. Kad jautājums
vairs nav par sāpju pieņemšanu vai
atgrūšanu, bet gan par to, kā
iemācīties ciešanas uztvert par daļu
no mūsu eksistences, kā daļu no
Dieva plāna katram no mums.

«Ciešanas ir arī aicinājums atklāt un
parādīt cilvēka morālo dižumu, viņa
garīgo briedumu.» (14) Par laimi,
cilvēks ar savu brīvību un saprātu
var veiksmīgi stāties pretī sāpīgiem
notikumiem.

Lai to paveiktu, cilvēkam
nepieciešams personiskais briedums,
kas nav iegūstams pasīvā veidā, kā
arī nav kas statisks – reizi par visām
reizēm sasniegts un nemainīgs. Ir
nepieciešams veidot visu garīgo
resursu uzkrājumus un pieņemt
situācijai atbilstošu attieksmi. Kā
apstiprina Viktors Frankls, spēja ciest
veido daļu no paša izglītības; tā ir
svarīga iekšējās attīstības fāze, kā arī
saistīta ar autoorganizāciju. (15)



Pašlaik nespēja stāties pretī sāpēm
un ciešanām – fiziskām vai morālām
– nāk tieši no “ciešanu kultūras”
trūkuma. Sākotnēji tie ir vecāki, kas
baidās nostādīt savus bērnus kādu
grūtību priekšā. Rezultātā viņi sliecas
dot bērniem visu, ko viņi lūdz, un
uzreiz, aizbildinoties ar domu, ka
kaut kad nākotnē vienmēr būs laiks,
lai ciestu, vai glabā sevī cerību, ka šie
brīži viņiem nekad nepienāks. (16)

Ir grūti iedomāties, kā cilvēks var
paciest negaidītas un stipras sāpes, ja
nekad iepriekš nav neko tamlīdzīgu
piedzīvojis. Tieši tāpēc šo cilvēku
vidū biežāk vērojama tendence ciest
nervu krīzes un depresijas.

Ciešanas, ko Svētais Hosemarija
piedzīvoja pats savā ģimenē, kalpoja
viņam kā praktisks veids, lai
sasniegtu briedumu, ko citi gūst tikai
pēc daudziem dzīves gadiem. Viņa
biogrāfija var kalpot kā piemērs.
Viņš bērnībā nopietni slimoja; viņam



nācās stāties pretī trīs māsu nāvei;
viņš bija liecinieks sava tēva
ciešanām uzņēmuma ekonomiskās
krīzes un līdz ar to arī ģimenes dēļ;
ģimenes ekonomiskās situācijas dēļ
viņiem nācās pārcelties uz citu
pilsētu. Vēlāk, semināra gados, viņš
no jauna saskārās ar ciešanām, kas,
savienotas ar daudzām lūgšanu
stundām Vissvētākā Sakramenta
priekšā, vairoja viņa garīgo
briedumu. Daudzie iekšējie un ārējie
pārbaudījumi, ko Kungs viņam sūtīja,
tai skaitā arī vajāšanas, ko viņš
piedzīvoja, dibinot Opus Dei, prasīja
lielu devu upurgatavības gara.
Turklāt Svētais Hosemarija slimoja
ar diabētu, kas viņam atņēma
fiziskos spēkus vairāku gadu
garumā.

Savā ziņā varam teikt, ka viņam
nekas netika aiztaupīts. Svētais
Hosemarija paša personiskās
pieredzes dēļ vienmēr spēja saprast
citu ciešanas un sāpes. Viņa izpratne



nebija tikai teorētisku zināšanu
līmenī: viņš stājās pretī ciešanām ar
ticību un drosmi, kā arī ar lielu
cilvēcisku un pat pārdabisku
pacietību.

Slimnieki ir dārgums

«Kristus krusta nāves un
augšāmcelšanās liecinieki ir
nodevuši Baznīcai un cilvēcei
specifisku ciešanu Evaņģēliju. Pats
Pestītājs ir sarakstījis šo Evaņģēliju
pāri visam ar savām mīlestībā
pieņemtajām ciešanām, lai cilvēks
‘vairs nemirst, bet iemanto mūžīgo
dzīvi’. Šīs ciešanas kopā ar Viņa
mācības vārdiem ir pārvērtušās par
bagātīgu avotu tiem, kas ir bijuši
līdzdalīgi Jēzus ciešanās: gan
pirmajiem kristiešiem (Jēzus
mācekļiem un ticības
apliecinātājiem), gan vēlāk, visiem to
pēctečiem gadsimtu garumā. » (17)

Svētais Tēvs Jānis Pāvils II ticēja, ka
tie, kas cieš, ir priviliģēti ciešanu



Evaņģēlija protagonisti ‒ tā
evaņģēlija, ko pats Jēzus Kristus caur
savām ciešanām sāka rakstīt. Katrs
cietējs caur savām sāpēm iedzīvina
šo Jēzus Evaņģēlija vēsti. Tas ir dzīvs
evaņģēlijs, ko nekad nebeigsim
rakstīt un kas patiesi dara mūs
spējīgus atklāt pašu Dievu katrā
cilvēkā, kas cieš.

Pēdējās Tiesas pravietojumā mūsu
Kungs saka: «Tad ķēniņš sacīs tiem,
kas būs viņa labajā pusē: Nāciet jūs,
mana Tēva svētītie, un iemantojiet
valstību, kas jums sagatavota no
pasaules radīšanas. Jo [...] es biju
slims un jūs mani apmeklējāt [...]
Kungs, kad mēs esam redzējuši Tevi
slimu [...] un esam gājuši pie Tevis?
Un ķēniņš atbildēs viņiem un sacīs:
Patiesi es jums saku: ko jūs esat
darījuši vienam no šiem maniem
vismazākajiem brāļiem, to jūs esat
man darījuši.» (18)



Apzinādamies ciešo vienotību starp
Kristu un slimajiem, Svētais
Hosemarija vienmēr centās ar
piemēru nodot sev tuvajiem
cilvēkiem un vairot viņos īpašu
mīlestību pret slimajiem. Viņš
pastāvīgi atkārtoja, ka mīlēja Dievu
un citus ar to pašu sirdi. Viņš prata
mīlēt citus caur Dievu un tai pašā
laikā tuvināja tos Dievam.

Slimnieki ieņēma īpašu vietu Svētā
Hosemarijas sirdī, jo katrā no tiem
viņš redzēja ciešanas pārdzīvojošā
Kristus attēlu. Šī iemesla dēļ viņš
palīdzēja katram slimniekam līdz ar
Kristu noslēpumainā un spēcīgā
veidā piedalīties atpestīšanas darbā.

Lūgšanā viņš sevi iztēlojās kā vienu
no Apustuļiem, ilgojoties izlīdzināt
to, ka viņa nebija klāt pie Krusta. Lai
izlīdzinātu šo dezertēšanu, kas bija
vēl vairāk pavairojusi Jēzus ciešanas,
viņš ilgojās, lai slimnieki būtu mīlēti



tik maigi, kā māte mīl savu dēlu un
lai tos nekad nepamestu vienus.

“Kā vienmēr, kad kāds no maniem
bērniem saslimst, saku tiem, kas
dzīvo kopā ar viņu, ka viņiem
jārūpējas par slimnieku tā, lai viņam
nav jāilgojas pēc tālu esošās mātes
rūpēm. Šajos brīžos mums ir jābūt kā
mātei šim manam dēlam, rūpējoties
par viņu kā par viņu būtu rūpējusies
viņa paša māte”. Un citā brīdī Svētais
Hosemarija turpina: «Lai gan esam
nabadzīgi, nekad neiederas censties
ietaupīt rūpēs par mūsu slimajiem
brāļiem. Ja būtu vajadzīgs, mēs
nozagtu gabaliņu no Debesīm viņu
dēļ, un Kungs mums to piedotu.» (19)

«Bērns. Slimnieks. Vai nevēlies šos
vārdus uzrakstīt ar lielajiem
burtiem? Mīlestībā kvēlojoša dvēsele
bērnos un slimniekos saredz
Viņu.» (20) Svētais Hosemarija
mēdza teikt, ka slimnieki ir dārgums,
jo viņi var pārvērst savas sāpes



lūgšanā, dzīvojot askētismu ar
smaidu - tā, kā Svētais Hosemarija to
mīlēja.

Slims cilvēks kļūst par dārgumu arī
citiem, jo, rūpējoties par viņu, tie
praktizē tuvākmīlestības tikumu un
bagātina sevi, jo veltīt rūpes citiem ir
labākais, ko tie var dot. Slimība ir
dārgums Baznīcai, jo katrs slims
cilvēks piedalās mūsu Kunga
ciešanās pie Krusta. (21)

Smagi slims cilvēks tuvojas šim
tikšanās brīdim ar Dievu vaigu vaigā
īpašā veidā. Šī tikšanās tiek
sagatavota caur dziļu šķīstīšanos un
tai pašā laikā ar mieru.

«“Šis cilvēks mirst… Tur vairs nekas
nav darāms…” ‒Tas notika pirms
gadiem kādā Madrides slimnīcā. Pēc
grēksūdzes, kad priesteris deva
mirējam skūpstīt krucifiksu, šis
čigāns sāka kliegt tā, ka viņu nebija
iespējams nomierināt: „Ar savu
derdzīgo muti es nevaru skūpstīt



Kungu! „ ‒”Bet tu taču tūlīt Viņu
spēcīgi apskausi un skūpstīsi tur,
Debesīs!” …Vai tu esi redzējis
satriecošāku un vienlaikus skaistāku
veidu, kā paust visdziļāko
nožēlu?» (22)

Šī epizode no Opus Dei dibinātāja
dzīves ļoti labi atspoguļo viņa
attieksmi nāves un ciešanu priekšā.
Attīrošā un šķīstošā čigāna ciešanu
jēga iegūst bezgalības dimensiju un
kopā ar Gandarīšanas sakramenta
žēlastību nāve pazaudē baiļu
nokrāsu. Tieši otrādi, tā pārvēršas
iespējā, uz ko visi cilvēki ticībā cer:
kontemplēt Dievu vaigu vaigā; ne kā
tiesnesi, bet gan kā mīlošu Tēvu, kas
mūs gaida, lai apskautu.

Cilvēki, kuru profesionālais darbs
ietver saskarsmi ar sāpēm

Nav viegli stāties pretī to cilvēku
situācijai, kas katru dienu cieš, un tai
pašā laikā saglabāt dzīvu interesi par
viņu problēmām un raizēm. Šajos



apstākļos pastāv risks apieties ar
cilvēku sāpēm bezpersoniski,
mēģinot šķietami padarīt vieglāku to
atmosfēru, kādā katru dienu ir
jādzīvo medicīnas profesionāļiem.

Var sastapt ļoti kompetentas
medmāsas, kuras sāpes vairs dziļi
neietekmē. Tā vietā, lai redzētu
pacientu kā cilvēku, ar visaptverošu
skatījumu uz tā vajadzībām, viņas
koncentrē savas rūpes tikai uz to, kas
attiecas uz personas klīniskajām
vajadzībām.

Arī ārstiem bieži pastāv risks uzlūkot
pacientus no tīri pragmatiska
skatupunkta, viņu aprūpē
aprobežojoties ar diagnozes
uzstādīšanu un terapeitiskiem
risinājumiem.

Ārpus kontakta ar slimniekiem
brīžos, kad tiek uzstādīta diagnoze
un plānota ārstēšana, nereti ārsti ir
neredzami, pārņemti jeb ierauti
administratīvos darbos, kursos,



sapulcēs ar kolēģiem vai
konferencēs.

Domājot par šiem aspektiem, Opus
Dei dibinātāja vārdi kādam ķirurgam
– ortopēdam var būt noderīgi.
Svētais Hosemarija, atbildot uz ārsta
jautājumu par to, kā ir iespējams
izbēgt no rutīnas ārsta profesijā,
teica: «Dzīvo Dieva klātbūtnē, kā
droši vien jau dari. Vakar apciemoju
vienu slimnieku, ko mīlu ar visu savu
tēva sirdi, un saprotu lielo priesteru
darbu, ko jūs – ārsti ‒ veicat. Bet
nepaliec lepns par to, jo ne visai
pasaulei ir priesteriskā dvēsele! Jums
vajag likt lietā šo savu, caur kristību
saņemto, priestera dvēseli! Kad
mazgā rokas, kad lieto savu balto
halātu, kad uzvelc cimdus – domā
par Dievu un savu karalisko
priesterību, par ko runā svētais
Pēteris. Tikai tā tu izvairīsies no
rutīnas darbā. Darīsi labu miesai un
arī dvēselei.» (23)



Ārstu un medmāsu darbs ir
nepārtraukta un netaustāma tā
darba īstenošana, ko veica mūsu
Kungs Jēzus Kristus savas zemes
dzīves laikā. Viņa brīnumi to parāda:
aklie redz, mēmie runā, kurlie dzird,
klibie staigā. Viņš dziedināja
epilepsijas un lepras slimniekus, kā
arī augšāmcēla mirušos.

Ārsts, lasot Evaņģēliju, nevar
nepamanīt Jēzus dziļo līdzjūtību ik
reizes, kad viņš pietuvojās slimajiem.
Viņš, kas uzņēmās iniciatīvu iziet
tiem pretī, uzklausīt viņu lūgumus.
Tiesa, Kungs uzlika tiem vienu
noteikumu: ticību, cilvēcisko un
pārdabisko ticību uz Viņu.

Kad Evaņģēlijā tēvs jautā, kāpēc
apustuļi nebija varējuši izdziedināt
viņa dēlu, Jēzus atbild, ka viņu
neticības dēļ. (24) Arī tagad ārsti
bieži aizmirst lielo nepieciešamību
veidot uz patiesas uzticības balstītas
attiecības ar saviem pacientiem.



Bieži redzams fenomens, ka pacienti
vairāk uzticas medikamentiem nekā
personai, kas tos izraksta. Medicīnas
praksē neiederīgā birokrātija var
patiesi izpostīt ārstu-pacientu
attiecības un reducēt tās uz
vienkāršu informācijas un recepšu
apmaiņu, kur statistika aizstāj
cilvēcisku komunikāciju.

Svētais Hosemarija ārstiem
atgādināja vienīgo dimensiju, kas
ietver personiskas attiecības ar
pacientiem un uzmundrināja viņus
neiekrist darba rutīnā. Viņš tos
mudināja saglabāt savu sirdi Dieva
sirds toņkārtā. Viņš nerunāja par
sentimentālismu, bet gan par stingru
pārliecību, ka mediķa profesija prasa
ko vairāk, ka tā nav tikai kā viena no
profesijām vai darbs, īstenojams tīri
zinātniskas intereses dēļ.

Reiz dažas medmāsas viņam jautāja,
kā viņas var uzlabot savu darbu.
Viņš atbildēja: «Mums ir vajadzīgas



daudzas medmāsas kristietes. Jūsu
darbs vairāk nekā ārstu darbs ir
līdzīgs priesteru darbam. Saku daudz
vairāk, jo jums piemīt īpaša
smalkjūtība un jūsu darbs ietver lielu
tuvumu pacientam – jūs vienmēr
esat blakus. Domāju, ka, lai būtu
medmāsa, nepieciešams patiess
kristīgais aicinājums. Lai pilnveidotu
šo aicinājumu, nepieciešana arī
zinātniskā un profesionālā
sagatavotība un liela
smalkjūtība» (25).

Citā gadījumā svētais Hosemarija vēl
vairāk paskaidroja šo domu: «Lai
Dievs jūs svētī! Domājat, ka jūs
rūpējaties par Nācaretes Svēto
Ģimeni un ka slimā persona ir Jēzus
[...] vai arī domājat, ka esat Viņa
Māte. Rūpējieties par viņiem ar
mīlestību, ar uzmanību, ar
smalkjūtību. Pārliecinieties, ka
viņiem nekā netrūkst, īpaši garīgās
aprūpes ziņā [...] Es lūdzu par jums,
jo domāju par to labo vai slikto, ko



varat paveikt. Ar garīgi sagatavotu
personu var runāt par tās stāvokli
atklāti un skaidri. Bet, ja tas nav
gadījums, jums jāizmanto katra
iespēja, lai palīdzētu tām vērsties pie
grēksūdzes un pieņemt Komūniju.
Un pienāks brīdis, kad slimā persona
ilgosies, lai tai saka, ka tā ies uz
Debesīm. Es pats esmu pazīstams ar
dažiem šādiem ļoti brīnišķīgiem
gadījumiem.» (26)

Ne reizi vien svētais Hosemarija
izcēla šī darba priesterisko
dimensiju: «Mani pārsteidz, kad man
saka šo daudziem no jums zināmo
frāzi, ka ārstiem jādara tas, ko dara
labi biktstēvi, tikai materiālajā sfērā.
Ārstiem nav jāuztraucas jeb
jārūpējas tikai par pacientu fizisko
stāvokli, bet arī par viņu
dvēseli.» (27)

Profesionālais prestižs – viens no
veidiem, lai dotu godu Dievam



Opus Dei dibinātājs zināja, ka
vispārējais aicinājums uz svētumu
skaidri ietver arī mediķa profesiju.
Lai meklētu svētumu darbā mums ir
jāstrādā labi: ar profesionālu
kompetenci, pabeidzot darbu līdz
galam u.tml. «Ir nepiedodami, ja
kāds var būt gudrs, bet izvēlas tāds
nebūt.» (28) «Svētums sastāv no
varonīgas rīcības aktiem. Tāpēc
darbā no mums tiek prasīta
varonība, labi paveicot uzdevumus,
kas mums uzticēti, līdz galam, dienu
pēc dienas, kaut arī atkārtotos vienas
un tās pašas darbības. Ja ne, tad mēs
nevēlamies būt svēti!» (29)

Svētais Hosemarija bieži atsaucās arī
uz nepieciešamību, lai ārstiem būtu
priesteriska dvēsele. «Tu apgalvo, ka
pamazām saproti, ko nozīmē
“priesteriska dvēsele”…
Neapvainojies, ja es tev atbildēšu, ka
darbi rāda – tu to saproti tikai
teorijā. Katru dienu ar tevi notiek
viens un tas pats: vakarā, veicot



sirdsapziņas izmeklēšanu, tevi
piepilda visdažādākās vēlmes un
apņemšanās, bet no rīta un
pēcpusdienā, kad esi darbā, vairs ir
tikai aizbildinājumi un attaisnojumi.
Vai tā tu dzīvo “svēto priesterību, lai
veltītu garīgus, patīkamus upurus
Dievam caur Jēzu Kristu?» (30)

Viņš arī saprata saistību starp
svētumu un cilvēka intelekta
interesēm: «Ja tev ir jākalpo Dievam
ar savu prātu, tad mācīšanās tev ir
ļoti svarīgs pienākums» (31) un
«Ieliec savā parastajā ikdienas darbā
pārdabisku motīvu, un tu svētdarīsi
savu darbu!» (32)

No jauna, vēršoties pie mediķiem,
Svētais Hosemarija teica: «Atdariniet
Viņu; šādā veidā jūs būsiet ar katru
dienu labāki, vairāk kristieši; ne tikai
gudrāki un zinošāki, bet arī vairāk kā
vieni no Kristus mācekļiem.» (33) (...)

Svētais Hosemarija aicināja
medmāsas un ārstus pielīdzināt savu



darbu priestera darbam. Dēļ mediķu
tuvuma cilvēkiem, kas cieš – Kristus
pie Krusta attēliem, Svētais
Hosemarija mediķu darbu sauca par
svētu misiju. Viņu rūpes un
uzmanība pret pacientiem mums
atgādina Jēzus līdzjūtīgo mīlestību
pret slimajiem Viņa zemes dzīves
laikā.

Šo iemeslu dēļ Svētais Hosemarija
Eskriva skaidri norādīja
nepieciešamību izjust ārsta vai
medmāsas aicinājumu ar patiesi
profesionālu attieksmi: ar teorētisko
un praktisko bāzi, ar mīlošas mātes
rūpēm un ar cilvēcisku un
pārdabisku cerību.

Ir grūti patiesi saprast slimību, ja
pats neesi piedzīvojis tās smagumu
kaut reizi dzīvē un ja neesi izdzīvojis
brīžus, kuros rodas kārdinājums
ļauties dusmām un nepieņemt
situāciju.



Svētais Hosemarija Eskriva bija
spējīgs runāt par ciešanām un sāpēm
tik skaidri un ar tik lielu mīlestību, jo
piedzīvoja tās pats savā dzīvē. Viņš
spēja sadzīvot ar ciešanām un sāpēm
tieši tāpēc, ka ticēja Dieva mīlestībai.
Uzticējās Dievam ar tādu pašu
paļāvību, ar kādu mazs bērns uzticas
savam Tēvam. Viņš skaidri nodeva šo
attieksmi savos sprediķos un arī viņa
darbi runāja tikpat skaļi kā viņa
vārdi. Ikviens, kas vēršas pie Svētā
Hosemarija, lai uzticētu viņam savas
sāpes un skumjas, iemācīsies uzticēt
savas ciešanas Dievam.

P. Binetti

------------------------

Bibliogrāfija

1. JĀNIS PĀVILS II, Apustuliskā
vēstule, Pestījošās sāpes, 4.

2. Turpat, 9.



3. K.S. LŪISS, Diario di un dolore,
Milāna 1990, p. 40. (itāliski).

4. Cfr. SV. HOSEMARIJA, Smēde, 987.

5. SV. HOSEMARIJA, Ceļš, 439.

6. Turpat, 208.

7. Turpat, 209.

8.Turpat, 219.

9. Cfr. JĀNIS PĀVILS II, Pestījošās
sāpes, 18.

10. SV. HOSEMARIJA, Smēde, 66.

11. Cfr. SV. HOSEMARIJA, Smēde, 816.

12. Cfr. JĀNIS PĀVILS II, Pestījošās
sāpes, 13.

13. SV. HOSEMARIJA, Ceļš, 217.

14. Cfr. JĀNIS PĀVILS II, Pestījošās
sāpes, 14.



15. Cfr. V. FRANKL, Homo Patiens,
Brezzo de Bodero 1979, p. 98
(itāliski).

16. Cfr. A. MACINTYRE, Tras la
virtud, Barcelona 1987, pp.34‒35
(spāniski).

17. Cfr. JĀNIS PĀVILS II, Pestījošās
sāpes, 25.

18. Mt 25: 34-41.

19. Cfr. G. HERRANZ, “Sin miedo a la
vida y sin miedo a la muerte.
Palabras de Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y Albás a
médicos y enfermos”, ne AA.VV., En
memoria de Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer, cit., p. 164 (spāniski).

20. SV. HOSEMARIJA, Ceļš, 419.

21. Cfr. P. URBANO, El hombre de
Villa Tevere, Barcelona 1994, p. 235
(spāniski).



22. SV. HOSEMARIJA, Krustaceļš, III,
4.

23. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida" …, cit., pp. 158‒159.

24. Cfr. Mt 17: 14‒20.

25. Cfr. G. HERRANZ, Sin miedo a la
vida…, cit., p. 159.

26. Cfr. ibidem, p. 161.

27. Cfr. ibidem, p. 159.

28. SV. HOSEMARIJA, Ceļš, 332.

29. SV. HOSEMARIJA, Vaga, 529.

30. Turpat, 499.

31. SV. HOSEMARIJA, Ceļš, 336.

32. Turpat, 359.

33. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida" …, cit., p. 160.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/ciesanu-un-sapju-pieredze/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/ciesanu-un-sapju-pieredze/
https://opusdei.org/lv-lv/article/ciesanu-un-sapju-pieredze/

	Ciešanu un sāpju pieredze

