
opusdei.org

Ceļš uz Opus Dei
simtgadi

2021. gada 10. jūnijā
monsinjors Fernando Okariss
rakstīja ziņojumu vēstuli
ticīgajiem un Opus Dei
draugiem, kurā atsaucās uz
organizācijas dibināšanas
simtgadi.

12.08.2024

2021. gada 10. jūnijā monsinjors
Fernando Okariss rakstīja vēstuli
ticīgajiem un Opus Dei draugiem,
kurā atsaucās uz dibināšanas
simtgadi. Cita starpā viņš paziņoja,



ka, “lai gatavotos šīm svinībām,
izveidota sākotnējā komiteja”.
Komiteja sāka darbu 2020. gada
decembrī sadarbībā ar Centrālo
padomdevēju un Ģenerālpadomi –
divām organizācijām, kuras
sadarbojas ar Prelātu un Opus Dei
vadību. Kopā izveidotas vadlīnijas,
kas palīdz sagatavoties simtgadei,
tostarp Prelāta vēstule 2021. gada
jūnijā. Šajā dokumentā izklāstītas
minētās vadlīnijas. Šie pasākumi
notiek, Baznīcai tuvojoties pirmajai
tūkstošgades jubilejai 2025. gadā.

1. Svinības, kuru centrā ir
kalpošana

Kā Prelāts norādījis savā vēstulē,
simtgade ir “īpaša iespēja atjaunot
mūsu vēlmi kalpot Dievam,
Baznīcai un visai sabiedrībai.”
Jubileja ir žēlsirdības laiks un
aicinājums raudzīties nākotnē,
apsverot, kā kopā “virzīt nākamos
simt Opus Dei gadus”.

https://opusdei.org/en/article/letter-from-the-prelate-10-june-2021/
https://opusdei.org/en/article/letter-from-the-prelate-10-june-2021/


Atjaunot vēlmi kalpot. Ja vēlamies
īstenot šo tieksmi, mums
nepieciešama pastāvīga garīgā
atjaunošanās – sirdis, kas saglabā
jaunību caur žēlsirdību, var ieraudzīt
un dāsni pieņemt citu garīgās un
materiālās vajadzības. Mēs vēlamies
kalpot citiem, apzinoties, ka, to darot,
mēs kalpojam Jēzum Kristum:
‘Patiesi es jums saku: ko jūs esat
darijuši vienam no šiem maniem
vismazākajiem brāļiem, to jūs esat
man darijuši. (Mt. 25, 40)’

Opus Dei ir Baznīcas ceļš, kas aicina
sekot Jēzum Kristum caur darba
svētdarīšanu un ikdienišķiem
apstākļiem mūsu dzīvēs. Vīrieši un
sievietes, jaunie un vecie, neprecēti
un precēti, veselie un slimie, laji un
priesteri – mēs visi esam aicināti
piepildīt ikdienas dzīvi ar žēlsirdību.
“Zemes dievišķie ceļi ir vaļā,”[1] teiktu
Sv. Hosemarija. Simtgade mums
sniedz jaunu iespēju atklāt Kristu un
viņa žēlsirdīgo mīlestību, kas var



iemājot ikviena cilvēka sirdī – bieži
tik trauslā un ievainojamā –, lai
aicinātu un vestu pie Dieva Tēva
mīlestības.

Nesenā krīze veselībā, kari, ģimeņu
un sabiedrības šķelšanās un dabas
katastrofas parāda, ka mūsu pasaule
ir ievainota un atgādina mums
nepieciešamību citam par citu
rūpēties kā kristiešiem un kā
pilsoņiem, meklējot kopējo labumu
un katra personīgo labumu.
Nepieciešamība rūpēties citam par
citu nav attiecināma tikai uz grūtiem
laikiem – tā ir balsts dzīvei, kas
izpaužas ikdienišķās lietās.

Tālab attiecībā uz simtgadi rodas
vairāki jautājumi – kā vēlmi kalpot
ieviest citos ģimeņu, profesionālajos
un sociālajos apstākļos? Kā (jebkurš)
darbs var kļūt par iespēju rūpēties
un kalpot?

Iztēlojoties Opus Dei nākotnē, varam
labāk izprast kristiešu brālību un



draudzību, jo “kristietī, Dieva bērnā,
draudzība un žēlsirdība ir viens un
tas pats – tā ir dievišķā gaisma, kas
izstaro siltumu”.[1] Kā labāk ieraudzīt
mīlestību, ko saņemam no Dieva, un
kā radoši ienest šo žēlsirdību savās
attiecībās, atjaunojot prieku, ko
sniedz evaņģēlija sludināšana?

Domājot par nākamajiem simts Opus
Dei gadiem, ir jācenšas ieraudzīt
ikviens no Prelāta ticīgajiem, kas
veicina brīvību un sirsnīgu
uzņemšanu savā apkārtējā vidē –
draugu pulkā, ģimenes lokā, skolā un
darbavietā. “Tas ir mūsu gars,” saka
Sv. Hosemarija, “un mēs vienmēr to
rādīsim, ar atvērtu sirdi un rokām
atdarot savas mājas durvis jebkuram
cilvēkam neatkarīgi no viņa
ideoloģijas vai sociālajiem
apstākļiem.”[2] Un tāpat: “Nav
nevienas dvēseles, kam mēs liedzam
draudzību, un nevienam, sastopoties
ar Dieva darbiem, nebūtu jāpaliek
nepiepildītam – ikkatram jāsajūt



mīlestība, sapratne un
pieķeršanās.”[3]

Varētu vaicāt, kā gan izrādīt
pašaizliedzīgu draudzību jebkuram
cilvēkam? Kā varam panākt, lai tie,
kas ir Opus Dei ticīgie un iesaistās tā
aktivitātēs, justos mīlēti un brīvi?

Domājot par dzīvi, kurā pasaules
pamatā ir kalpošana, mēs varam
paraudzīties uz Dieva darba centru
administrācijā iesaistīto cilvēku
darbu – viņu ikdienu veido rūpes par
citiem. Ar zināšanām un rūpēm
viņas nes Opus Dei vēstījumu un
kļūst par “kultūras humanizācijas
avangarda faktoru un attiecīgi par
iedvesmu jebkura cilvēka
profesionālajam darbam.”[1]

2. Divi datumi un daži ieteikumi

“Simtgades svinības notiks no
2028. gada 2. oktobra līdz 2030.
gada 14. februārim, kas iezīmē arī
simto gadadienu kopš Opus Dei



apustuliskā darba sākuma ar
sievietēm. Tālab, atspoguļojot
vienotību, tās būs svinības, ko
iezīmē divi datumi.”[1]

Sākotnējā komiteja sadarbībā ar
Centrālo padomdevēju un Opus Dei
ģenerālpadomi norādījuši dažus
ieteikumus, gatavojoties simtgadei, –
tie īsi izklāstīti tālāk. Tālākajās šīs
publikācijas sadaļās, tie skaidroti
plašāk.

Šo principu priekšnoteikums ir
pārliecība, ka kristīgas dzīves
atjaunošana un atdzīvināšana gan
personīgā, gan organizācijas līmenī
ir Svētā Gara darbs un augļi,
sastopoties žēlsirdībai un brīvībai.
Jebkurai iniciatīvai, kas saistīta ar
simtgadi, ir jāveicina šī sastapšanās.

Nākamajos gados veicamajam
darbam jāatbilst šādām īpašībām:

Balstīts būtiskajā. Personīgā un
institūcijas pieeja Darba simtgades



atzīmēšanā ietver skatīšanos uz
Kristu kā visas pasaules balstu, lai
ieraudzītu Viņā Tēva seju un Viņa
mīlestības izpausmes. Apzinoties
mūsu dievišķo izcelsmi un
nenovēršot skatienu no Kunga, mēs
lūgsim Svēto Garu vest mūs pa
kontemplācijas ceļu pasaulē. Mēs
vēlamies dalīties priekā un mierā, ko
caur mūsu laikabiedriem var rast
tikai Dievā.

Vērsts uz kalpošanu. Saskaņā ar
vispārējo mērķi gatavošanās
simtgadei nedrīkst apstāties pie
pašanalīzes (sevis vērošanas) – tai
jāsākas un jābeidzas ar atvērtību. No
garīgā skatpunkta varam lūgt Kungu
paplašināt sirdis, pieņemot daudzu
cilvēku dzīves un vajadzības. Šis ir
laiks no jauna atklāt mūsu misiju un
piešķirt tai dzīvību, pavaicājot, ko
varam darīt, lai ar personīgajām
īpašībām labāk kalpotu visiem
cilvēkiem, Baznīcai un sabiedrībai.



Atgriezenisks. Gatavošanos
nevajadzētu sašaurināt līdz dažādu
aktivitāšu rīkošanai. Drīzāk tai
jāietver atgriezeniskums un mācību
iespējas, kas palīdz katram iedzīvināt
mūsu misiju sevī un dalīties mācību
procesā gūtajos secinājumos ar
citiem. Refleksijai ir trīs iespējamie
fokusa punkti – sociālais konteksts,
grūtības, ar ko pašreiz saskaras
Baznīca, un Opus Dei identitāte un
gars. Šādā veidā var sākt plašākas
diskusijas, identitāti, misiju un
kontekstu saistot ar atmiņu,
projektiem un nākotni.

Ieguvumus veicinošs. Simtgade nebūs
notikumu sērija, bet laiks atjaunotnei
personīgā un organizācijas līmenī. Tā
tiecas sniegt lielākus ieguvumus
nekā pieminēšana, aicinot katru
cilvēku vairāk iedziļināties Opus Dei
gara būtībā, saprast, dzīvot un runāt
par to ar ticību, bez inerces vai
pasivitātes un uzticoties Dieva
žēlastībai, kas mūs virza.



Iesaistošs. Simtgades svinībām nav
ierobežojumu, jo iesaistīto cilvēku un
iestāžu apstākļi ir ārkārtīgi dažādi.
Tādējādi mērķis nav izstrādāt
nosacījumu kopumu, par ko lemj
centrālā komiteja. Drīzāk tas ir ceļš,
ko iesim kopā, kurš nevienam nav
liegts un kurā neviens nejūtas
pamests. Katrs cilvēks un iniciatīva
var sagatavot un piedzīvot simtgadi
veidā, kas vislabāk atbilst
pašreizējiem apstākļiem. Klausīšanās
komitejas ieskatā būs prioritāte,
priekšnosacījums dalībai.

Ekleziāls. Ar šīs “nelielās Baznīcas
daļas” (lietojot Sv. Hosemarijas
apzīmējumu) simtgadi saistītajām
iniciatīvām ir jāstiprina vienotības
un kopienas saites universālajā
Baznīcā, konkrētās baznīcās un citās
ekleziālajās realitātēs. Klausīšanās
notiek 2025. gada jubilejas
sagatavošanas laicīgajā ietvarā – tā ir
pirmā jubileja jaunajā tūkstošgadē,
un tās tēma ir “Cerību svētceļnieki”,



kas turpinās Pāvesta iepriekš
aizsākto sinodālo procesu.

Atvērts. Lai refleksija un klausīšanās
nestu jaunu gaismu un dzīvību, mēs
ceram, ka – kā to allaž aicinājis Sv.
Hosemarija – tā notiks, Prelāta
ticīgajiem sadarbojoties ar citiem
pilsoņiem, kuri saskaras ar
pašreizējām sabiedrības un Baznīcas
grūtībām, kā arī tiem, kuri jau
darbojas saskaņā ar Opus Dei misiju.

Vienojošs. Simtgade ir svarīgs brīdis
gan tiem, kas jau ir tuvi Sv.
Hosemarijam, gan tiem, kuri tikko
iepazinuši viņa vēstījumu, kas ir “tik
sens kā evanģēlijs un tik jauns kā
evanģēlijs”. Kā teica Jānis Pāvils II:
“Baznīcas vēsturē “vecais” un
“jaunais” vienmēr ir cieši savijušies.
“Jaunais” izaug no “vecā” un “vecais”
rod pilnīgāku izpausmi “jaunajā”.”[1]

Simtgade sniedz iespēju ciešāk
sadarboties dažādām paaudzēm,



apvienojot vecajo viedumu un jauno
enerģiju.

Jauneklīgs. Gatavošanas darbu centrā
nereti būs jauni cilvēki. Attiecīgi
simtgades saturam, metodoloģijai,
naratīvam un stilam ir jābūt tiem
pievilcīgam. Jaunie ir tie, kas
vislabāk spēj pārnest kristiešu
vēstījuma un Sv. Hosemarijas mācību
atbilstību citiem jaunajiem caur savu
degsmi, liecību spēku, kalpošanu,
labestību un uz mieru vērstajām
iniciatīvām.

Vienlaikus svinīgs un pieticīgs. Mēs
svinēsim Dieva dāvanu, pateicībā
atminoties cilvēkus, kas veltījuši
savas dzīves, lai iedzīvinātu Kristu
šajā pasaulē, un tos, kas dažādos
veidos palīdzējuši. Kā jebkuros
svētkos, mēs ļausim pasākumam
pārsteigt, iedvesmot un iepriecināt
mūs. Tajā pašā laikā sagatavošanas
darbiem un svinībām jābūt



pieticīgām un vienkāršām pēc savas
būtības.

Paliekošs. Simtgades ietvaros
radītajām iniciatīvām jāatstāj
nospiedums daudzās dvēselēs un
pozitīvs iespaids dažādās vietās. Tas
var ietvert taustāmas vai
netaustāmas vērtības, kas
saglabāsies arī pēc svinībām.

Citiem vārdiem sakot, mēs
nevēlamies, lai svinības būtu
pašanalītiskas un slēgtas (attiecībā uz
izvēlētajām tēmām, iesaistītajiem
cilvēkiem un organizācijas
mērķiem), centrētas uz pieminēšanu,
nepaliekošas (sniedzot pasaulei
nelielu ieguldījumu, nespējot risināt
galvenās problēmas vai skarot tās
tikai virspusīgi), garlaicīgas
(daudzreiz atkārtotas vai
nepievilcīgas) vai centralizētas un
dārgas.

3. Visu iesaiste un vērīga
klausīšanās



“Es vēlētos, lai mēs visi gatavotos
šīm svinībām,”[2] saka Prelāts. Darba
simtgades svinības katrā vietā un
pilsētā noritēs atšķirīgi. Būs vairāki
notikumi – daudzu cilvēku radošuma
augļi.

Prelāts ziņojumā arī norāda, ka
simtgades komiteja “darīs visu
iespējamo, lai klausītos Darba
ticīgajos un daudzos citos
cilvēkos”, jo tas palīdz ikvienam
dalīties savās idejās par šīs jubilejas
svinībām un Opus Dei darbu
nākotnē.

Vērīga klausīšanās pirmām kārtām
attiecināma uz personīgo līmeni.
Raugoties uz šo gadadienu, katrs no
mums var sagatavoties, lai
ieklausītos Svētajā Garā. Tas nozīmē,
ka mums jāatver sirdis un
jāsagatavojas saņemt gaismu un
spēku, kas mudinās mūs dzīvot
kristīgajā aicinājumā ar jaunu sparu.
Šis ir labs laiks vēlreiz ieklausīties



mūsu Radītājā, pārskatot viņa
vēstījuma galvenos punktus. Tāpat
mums jāieklausās arī savā un
apkārtējo cilvēku pieredzē.

Turklāt simtgade ir atvērts projekts,
tāpēc diskusijas tiks veidotas
plašākos lokos. Tās nebūs abstraktas
vai teorētiskas sarunas par Opus Dei,
Baznīcu vai sabiedrības grūtībām,
bet drīzāk kopienas un piedalīšanās
izpausme. Mēs klausāmies cits citā,
mācāmies cits no cita un atbalstām
cits citu šajā ceļā. Baznīcas tradīcijā
klausīšanās vienmēr vērsta uz
evaņģēlisko misiju – tā paredzēta, lai
uzlabotu cilvēku un kristiešu
kalpošanu, ko vēlamies nodrošināt,
sekojot jaunajam bauslim, ko Jēzus
Kristus mums atstājis.

Sv. Jānis Pāvils II pirms trešās
tūkstošgades Baznīcas vēsturē ieteica
uzmanīgi klausīties visā Dieva
cilvēcē: “Svarīgi atcerēties, ko Sv.
Benedikts atgādināja klostera



abatam, kad tas aicināja dot padomu
jaunākajiem: “Dievs bieži iedvesmo
jaunākos ar to, kas ir labs.”” Un Nolas
Sv. Paulīns mudina: “Ieklausīsimies,
ko saka ticīgie, jo katrā no tiem elpo
Dieva Gars.”[3]

Svinībās piedalīsies Opus Dei ticīgie,
sadarbības partneri, jaunie cilvēki,
kas izglītojas, radinieki, cilvēki, kuri
veic apustulisko darbu, un daudz
draugu. Mēs bagātināsimies no
dažādiem skatpunktiem, vēloties
kalpot labāk.

Arī cilvēki, kas agrāk bijuši daļa no
Darba, tiks uzklausīti. Viņu pieredze
būs iespēja pateikties un/vai lūgt
piedošanu, atjaunot draudzības, ja
tās zudušas, un paļauties uz
palīdzību daudzās evaņģelizācijas un
kalpošanas iniciatīvās, ja tas
nepieciešams.

Lai attīstītu šo plašo iesaisti,
nepieciešams laiks. Mums jāpārskata
idejas, ko saņemam, jāsniedz atbalsts



tiem, ko māc bažas, un jāpārdomā,
kā šīs idejas iestrādāt gatavošanās
darbos. Prelāts 2021. gada 10. jūnija
ziņojumā norāda, ka šī iemesla dēļ
projekts aizņems nozīmīgu komitejas
darba daļu.

4. Mūsu laika izaicinājumi

Šī gadadiena ir labvēlīgs laiks, lai
“apsvērtu, ar kādām grūtībām
saskaras Baznīca un sabiedrība un
ko mēs varam darīt, lai tās
atrisinātu.”[4] Vērīga klausīšanās
nozīmē arī uzmanības pievēršanu
tam, ko pašreizējie apstākļi mums
stāsta.

Sv. Hosemarija aicina mūs dzīvot,
“kaismīgi mīlot pasauli”.[5] Ar to viņš
domā reālo pasauli, kurā dzīvojam,
ar tās nebeidzamajām iespējām un
skarbajām pretrunām. Pasaule ir
dzīva realitāte, kas attīstās un
mainās. “Katrai kristiešu paaudzei ir
jāatgūst savs laiks un jādara tas
svēts.”[6] Lai pasauli varētu mīlēt, tā



ir jāpazīst un jāsaprot. Šī iemesla dēļ
simtgade aicina paraudzīties uz
mūsu vēsturisko un sociālo
kontekstu.

Opus Dei gars pēdējo 100 gadu laikā
atklājies dažādās vidēs. “Vēsturisko
apstākļu pārveide ar izmaiņām
sabiedrībā to, kas tikko bijis labs, var
padarīt par nederīgu. Tālab
konstruktīvai kritikai, kas padara
neiespējamu paralizējošo un
iznīcinošo inerces darbību, pastāvīgi
jāmīt jūsos.”[7]

Tāpēc mēs aicinām pārskatīt
pašreizējo situāciju darbā, ģimenē,
laulībā un attiecībās, kā arī tēmas,
kas pēdējos gados kļuvušas īpaši
būtiskas un iezīmē mūsu kultūru,
ietverot ilgtspējību un iekšējo
attīstību, jēgas un garīguma
meklējumus, tehnoloģiju ietekmi uz
uzvedību, kā arī rūpes, iekļaušanu
un vienlīdzību. Tas ir jautājums par
labāku izpratni – kas ir šī pasaule, ko



mīlam un kam vēlamies kalpot, un
kas tai nepieciešams – un vienlaikus
par saikni ar to, kas ir labs, uzturot
“pozitīvu un atvērtu attieksmi pret
pašreizējām izmaiņām sabiedrībā un
dažādiem dzīvesveidiem.”[8]

Starp daudzajām mūslaiku grūtībām
īpaša interese jāvelta darba
veicināšanai, kas ir “pamats, uz kura
būvējam katras kopienas taisnīgumu
un solidaritāti.”[9] Sv. Hosemarijas
vestījumam ir neparasts potenciāls
un pielietojuma iespējas, kas līdz
galam vēl nemaz nav atklātas.

Šai refleksijai jābūt atvērtai un
dalītai temata iedabas dēļ un arī
tālab, ka tā jāveic dažādiem
cilvēkiem, tostarp minēto jomu
ekspertiem – citiem kristiešiem un
pilsoņiem ar atšķirīgiem pasaules
uzskatiem, kuri spēj sniegt nozīmīgu
ieguldījumu un kuriem ir vēlme
veicināt kopējo labumu.



Pašreizējās Baznīcas grūtības veido
vēl kādu refleksijas aspektu, un tās ir
arīdzan mūsu grūtības –
sekularizācija, laicīguma loma
ģimenes evaņģelizācijā, tradīciju
atjaunošanas dinamika, vienotība un
dialogs, relatīvisms patiesības
meklējumus un ekleziālās komūnijas
izaicinājumi. Dieva žēlsirdības
dāvana, ko saņēmis Sv. Hosemarija,
ir virzīta uz “kalpošanu Baznīcai, jo
tā vēlas, lai tai kalpo.”[10] Arī mums
labi jāzina šīs grūtības, lai spējam
tām patiesi stāties pretī.

Vērīgi ieskatoties mūslaiku
kontekstā, ieklausoties un
pārdomājot, varam atrast veidus, kā
nest kristietības vēstījumu un Opus
Dei garu, kurš savas laicīgās dabas
dēļ ir tilts un dialogs starp darba
pasauli, ģimeni, profesijām un visām
cēlajām cilvēces realitātēm.

Sv. Augustīna teiktie vārdi ir
piederīgi jebkuram laikam: “Un jūs



visi sakāt, ka “šie ir sarežģīti, grūti un
slikti laiki”. Dzīvojiet labas dzīves, un
jūs mainīsiet šos laikus, dzīvojot
labas dzīves.”[11]

5. Gara dāvanas atklāšana no
jauna

Savā 2021. gada 10. jūnija vēstulē
monsinjors Fernando Okariss
mudina šo laiku padarīt par iespēju
atskatīties uz “mūsu identitāti,
vēsturi un misiju”, domājot par
nākotni un alkstot personīgas
atjaunotnes.

Simtgades svinību gatavošanas
sākums sakritis ar Pāvesta ediktu “Ad
charisma tuendum”, kurā Svētais
Tēvs mudina mūs pievērst uzmanību
dāvanai, ko Dievs devis Sv.
Hosemarijam, lai to spētu pilnībā
piedzīvot. Pāvests Francisks mudina
mūs rūpēties par Opus Dei spēku, lai
“stiprinātu tās locekļu veikto
evanģelizāciju pasaulē” un lai
izplatītu “svētuma aicinājumu



pasaulē caur darba, ģimenes un
sabiedrības saistību svētdarīšanu.”

Mēs, katoļi, sekojam cilvēkam –
Jēzum Kristum –, ne tikai doktrīnai
vai morāliskumam, kā savā pirmajā
enciklikā norādīja Benedikts XVI.[12]

Baznīca nodrošina ceļu, lai satiktos
ar Jēzu, – Dieva vārdu, liturģiju,
sakramentus, lūgšanas un žēlsirdību.
Svētais vakarēdiens, satikšanās ar
Dieva žēlsirdību grēksūdzē un
lūgšanas kristieša ikdienas dzīvē ir
īpaši būtiskas.

Mūsu pamata uzdevums sniedz
mums rīkus, lai slavēšanu, pielūgsmi,
pateicību, dialogu un ticību Dieva
Tēva mīlestībai darītu klātesošu
mūsu dzīvēs un palīdzētu šīs
dimensijas savās dzīvēs atklāt arī
daudziem citiem.

“Viss, no Pētera līdz Jēzum caur
Mariju,” – šādi Opus Dei nolūku
apkopojis Sv. Hosemarija. Mēs
nesekojam tikai Kristum – mēs esam



daļa no Viņa miesas, no Baznīcas, no
Cilvēkiem, ko vieno kopības un
vienotības garīgās saites. Tā ir Dieva
bērnu ģimene.

Darbs kā Baznīcas daļa palīdz
cilvēkiem sastapties ar Jēzu Kristu un
pieredzēt Viņa klātbūtni darbā un
ikdienas dzīvē, veicinot savas
dievišķās izcelsmes apzināšanos un
stiprinot dzīves vienotību. Caur
šādām darbībām rodas apstākļi, kas
nepieciešami, lai ikvienā dvēselē uz
pasaules ieskanētos Sv. Hosemarijas
vārdi: “Lai tu meklētu Kristu: lai tu
atrastu Kristu: lai tu mīlētu Kristu.”[13]

Tas ir aicinājums būt apcerīgiem,
esot šajā pasaulē.

Simtgade paver daudz iespēju
apsvērt šo ideālu. Lai “dzīvotu ar
Kristu”, lai dalītu savu esību ar Viņu:
ģimeni, laulāto, bērnus, brāļus un
māsas, vecākus, draugus, darbu,
jūtas, problēmas, priekus un
ciešanas. Savā ziņā šis ceļš, ko mēs



tuvākajos gados mērosim ar jaunu
dzinuli, ir ceļš “pretim svētumam”.
Šis ceļš vispirms jāiet personīgi un
vienmēr kopā ar citiem Baznīcā,
turklāt tas ir atvērts visai cilvēcei.

Satikšanās ar Kristu mīlestībā ietver
visu personību – inteliģenci, atmiņu,
gribu, pieķeršanos un attiecības. Šajā
izpratnē garīgā dzīve ir vērsta uz
sirds pārmainīšanu. Un papildinošais
darbs nav tikai intelektuāls
(doktrīnas nodošana), informatīvs
(informācijas izplatīšana) vai
mudinošs (apelēšana pie gribas).
Svētais Gars rīkojas katra cilvēka
dvēselē – intimitātes un brīvības
kontekstā.

Žēlsirdība maina cilvēku.
“Personības pamatā ir
identificēšanās ar Kristu,”[14] teicis Sv.
Hosemarija. Pilnveidoties Darbā
nenozīmē sakrāt veicamos
uzdevumus un īstenojamos
pienākumus. Tas ir aicinājums sekot



Kungam brīvībā un mīlestībā, ļaujot
mainīties Viņā, ikdienišķās lietās
izdzīvojot pārdabiskos un cilvēciskos
tikumus un esot tādiem, kādi esam,
bez bailēm par savu niecīgumu vai
vājumu.

Kristietis, kas raugās uz Jēzu Kristu
un ļauj Svētajam Garam strādāt,
attīsta līdzsvarotu, nobriedušu un
pievilcīgu personību. Tas ir labs
laiks, lai sev pajautātu, kā varam
svētlaimībai ļaut veidot mūsu dzīves,
kurās ir neveiksmes un kļūdas, bet
kuras aizvien ir pilnas cerību.

Attiecīgi esam aicināti būt Kristus
ceļā, esot uz šīs pasaules. Dieva Dēls
sniedz roku mūsu attiecībām ar
citiem. Sv. Hosemarija Darba
cilvēkus būtībā nosaucis par “miera
un prieka sējējiem”. Mūsu
nodarbošanās aicina mūs ienest
Kristus žēlsirdību jebkurā vidē caur
savu profesiju – lai mūsu darbs,
draudzība un liecības daudziem



cilvēkiem kļūtu par iespēju atklāt, ka
Dievs viņus mīl, un sekot Viņam brīvi
un ar prieku, kļūstot par “Dieva
draugiem”.

Laicīgums Opus Dei nozīmē “dabisku
klātbūtni visnopietnākajos dzīves
aspektos – labi paveiktā darbā,
piepildītā ģimenes dzīvē un
pienākumos pret sabiedrību, dalītās
cilvēces ciešanās un pūlēs veidot šo
pasauli mierā un pēc Dieva
līdzības.”[15] Tādējādi svētdarīts darbs
palīdz mainīt cilvēku realitātes un
veidot taisnīgāku, miermīlīgāku un
atbalstošāku sabiedrību.

“Mēs vēlamies Kristus valdīšanu”
bija Opus Dei dibinātāja pastāvīgā
lūgšana. Sv. Jānis Pāvils II norāda:
“Karaļvalsts mērķis ir mainīt cilvēku
attiecības – tā pakāpeniski attīstās,
cilvēkiem mācoties mīlēt, piedot un
kalpot citiem.”[16]

Dāvanas, ko saņēmis Sv. Hosemarija,
nav atbilde konkrētas vietas vai laika



problēmām – tās paredz sadarbību,
meklējot problēmas risinājumu katrā
vietā un laikā. Mūsu dibinātājs savus
garīgos bērnus redzēja “pašā
pārmaiņu sākumā” un bieži atsaucas
uz “pirmo Kristiešu” rīcību.

Vēl viens mērķis, ko viņš izmantojis,
lai definētu Opus Dei darbu, ir –
“Visa slava Dievam”. Atskatoties uz
pagājušajiem gadiem, vēlme mēģināt
dzīvot personīgā un kopīgā pazemībā
ir bijusi visa pamatā.

Visas šīs kristīgās dzīves dimensijas
veido ieskatu, gatavojoties simtgadei,
īpaši attiecībā uz svētku formātu, ko
izstrādā un veido Prelāta centri.

6. Pagātne, tagadne un nākotne

Simtgades svinībās satiekas pagātne,
tagadne un nākotne – pateicība un
piedošana ir divi piemēri, ko mums
piedāvā Sv. Jānis Pāvils II un bīskaps
Alvaro del Portijo.



Pāvests Jānis Pāvils II, gatavojoties
2000. gada sagaidīšanai, aicināja mūs
raudzīties pagātnē ar pateicību,
izdzīvot tagadni ar entuziasmu un
raudzīties nākotnē ar cerību, lai
varētu “patiesi iegremdēties
dziļākajos ūdeņos”.[17] Bīskaps Alvaro
pirms īpaši nozīmīgiem pasākumiem
dalījās ar lūgšanu: “Pateicos tev,
piedod man, palīdzi man vairāk.” Šīs
divas triādes kalpo par iedvesmu
simtgadei.

Šis būs pateicības laiks – pateicība
par Opus Dei Dieva dāvanu, mūsu
Radītāja dzīvi un daudzajām
žēlsirdības dāvanām, kas saņemtas
laika gaitā. Pateicība Sv.
Hosemarijam par dāsno dalīšanos
žēlsirdībā un visiem cilvēkiem, kas
ieguldījuši savas pūles, lai
iedzīvinātu šo garu sev apkārt. Tāpat
arī pateiksimies tiem, kas bijuši
mums blakus, – Darbam uzticīgo
cilvēku vecākiem un ģimenēm,
cilvēkiem, kuri sadarbojušies ar Sv.



Hosemariju, katoļiem un tiem, kuri
nav katoļi, bet kuri tāpat ir dāsni
palīdzējuši (un turpina palīdzēt)
Opus Dei visā pasaulē. Vēlamies īpaši
izcelt tos, kuri pirmo simt gadu laikā
veidojuši šo ģimeni, ar ko mums ir
tik cieša saikne.

Līdz ar pateicību, šis būs arī
piedošanas laiks – lūgsim piedošanu
par personīgajiem ierobežojumiem,
par nepilnībām un kaitējumu, ko
katrs no mums varēt būt radījis.
Pagātnes atminēšanās ļauj no jauna
atklāt Dieva žēlsirdības dāvanu
avotu un patieso būtību, apzinoties
to oriģinalitāti, svaigumu un vērtību.
Tāpat arī vēstures zināšanas,
apzinoties visas gaismas un ēnas.

Visbeidzot, šis būs arī cerību laiks,
raugoties nākotnē un uzticoties Dieva
žēlastībai. Mēs paļaujamies uz Svētā
Gara varenību, nevis uz personīgo
spēku.



Šāda Dieva žēlsirdības dāvanu
dziļāka apzināšanās dvēselē ļauj
pārdomāt ne tikai katru personīgo,
bet arī visas apustuliskās iniciatīvas.
Ir svarīgi, lai katra no tām pieaugtu
plašumā un dziļumā un kļūtu par
galveno dzinējspēku, kristiešiem
nostiprinot savu ieguldījumu
attiecīgajā jomā – dzīvē, izglītībā,
veselībā, nabadzības mazināšanā,
jaunatnē, ģimenē, saziņā utt. Katram
no mums jāpadomā par savām
saknēm un no jauna jāapzinās
profesionālie un apustuliskie sapņi,
ar ko esam dzimuši. Simtgades
kontekstā ir vērts uzdot jautājumu –
kā varam stiprināt kalpošanu, ko
nodrošina Opus Dei ticīgo radītās
iniciatīvas, sadarbojoties ar tik daudz
citiem cilvēkiem.

Tā ir praktiska identitātes un
vēstures atjaunošana, pastāvīga
agrāko dienu svaiguma,
caurspīdīguma un naratīva centienu
atminēšanās. Šajā ceļā palīdzēs



paļaušanās uz ieteikumiem no
darbiniekiem, agrākajiem
audzēkņiem, labumu guvušajām
ģimenēm un vides (pilsētas domes,
kaimiņiem, nozares kolēģiem).

7. Starp nabagajiem un slimajiem

Prelāts norāda, ka gadadiena paver
jaunu iespēju “atpazīt Dieva
mīlestību mūsu dzīvēs un nest šo
mīlestību citiem, īpaši tiem, kam
tas visvairāk nepieciešams.”[18]

Mēs atrodam Kristu teiktajā vārdā,
sakramentos un citur. Pāvests
Francisks, runājot par nabagajiem,
teica: “Mēs esam aicināti atklāt viņos
Kristu, aizdot savu balsi, lai viņi var
sevi aizstāvēt, bet vienlaikus būt viņu
draugi, ieklausīties viņos un saprast,
un pieņemt noslēpumaino gudrību,
ko Dievs caur viņiem vēlas nest.”[19]

Sv. Hosemarija bieži mums
atgādinājis, ka tieši nabagajos un
slimajos viņš radis spēku virzīt Opus



Dei un ka viņš paļāvies uz viņu
vērtīgākajām lūgšanām.

Mēs atklājam Kristu, nonākot saskarē
un kalpojot tiem, kuriem tas
visvairāk vajadzīgs. Šādi mēs ļaujam
darboties žēlsirdībai, kuras
aicinājumam labprāt atsaucamies.
“Baznīcai ir jāpaliek zināmai kā
Dieva nabago kopienai… Jebkurai
Baznīcas atjaunošanai jāsākas no
tiem, kuros dzīvo tāda pati pazemība
un labestība, lai kalpotu.”[20]

Sastopoties ar cilvēkiem, kam ir
dažādas vajadzības, iemācāmies
personīgi nepieķerties. Nabadzības
tikums pieejams visiem, un
mūsdienu patērētāju sabiedrībā to ir
viegli praktizēt. Ģimenes, darba un
sabiedrisko attiecību pasaulēs ir
jāpieredz askētiskums, kas atdarina
Jēzus būtību laicīgā veidā. Nabadzība
ir ticamas evaņģelizācijas pamats.

Līdz šim nepiedzīvotā attīstība, ko
cilvēce ir sasniegusi tehnoloģiju,



ekonomikas un komunikācijas jomā,
piedāvā daudz resursu, kas palīdz
izskaust nevienlīdzību un mazināt
trūkumus, ar ko saskaramies:
mīlestības, pārtikas, mājokļa, darba,
izglītības, tiesību, veselības,
brīvības... Šos trūkumus uztveram kā
noliegumu tam, kas raksturīgs
cilvēka un sabiedrības cieņai.
Sarežģītie pasaules izaicinājumi gan
indivīda, gan sabiedrības līmenī
aicina mūs kultivēt jaunu
“žēlsirdības šķietumu”, paaugstinot
sniegtā atbalsta efektivitāti un
vienlaikus attīstot spēju izjust
tuvumu un solidaritāti pret tiem,
kuri cieš, un veicinot cilvēka iekšējo
izaugsmi.

Sv. Hosemarija apliecinājis, ka
“cilvēks vai sabiedrība, kas nereaģē
uz ciešanām vai netaisnību un neko
nedara, lai tās novērstu, ir ļoti tālu
no Kristus sirds mīlestības.”[21] Arī
šodien, kad redzam tuvojamies
simtgadi, mums tiek piedāvāta īpaša



“iespēja atjaunot savu kalpošanu
cilvēkiem, kam tas nepieciešams,
katram personīgi vai kopīgi, labāk
apzinoties tās nozīmi Sv.
Hosemarijas vēstījumā.”[22]

Šo gadu laikā mums jāapsver
kristiešu darbības sociālā dimensija,
Baznīcas sociālās doktrīnas derīgums
un tvērums, kā arī darba
svētdarīšanas ietekme, veidojot
cilvēcīgāku un kristīgāku sabiedrību.
Tāpat sev vaicāsim par šīs simtgades
solidaritātes iespējamo ietekmi –
paliekošu pateicības izpausmi, ko
jūtam par saņemtajām dāvanām.

8. Dievs visu dara jaunu (Rev 21:5)

Jaunie cilvēki, kas piedalās Darba
attīstīšanā, būs simtgades galvenie
varoņi: “Jums, kas esat jauni, ir
vislielākā loma,”[23] teic monsinjors
Okariss. Tieši jaunie nākamos simt
gadus nesīs Sv. Hosemarijas vēsti.



Jaunība nav tikai bioloģisks fakts – tā
ir īpašība, ko var saglabāt, laikam
ejot. “Tāpēc mēs nepazaudējam sirdi,
tieši otrādi – lai arī fiziski kļūstam
vājāki, mūsu iekšējā būtība
atjaunojas dienu no dienas.” (2 Cor
4:16) Dieva žēlsirdība mūs atjauno, ja
vien tai ļaujamies. Un tāpat Dievs
atjauno pasauli un visas lietas,
sadarbojoties ar kristiešiem, kas
vēlas būt Viņa žēlastības nesēji visos
profesionālajos un sociālajos
apstākļos.

Opus Dei 25. gadadienā Sv.
Hosemarija aicināja mūs “atjaunot
uzticību dievišķajam aicinājumam
un sēt mieru un prieku pasaulē.”[24]

Šajā laikā mēs varēsim no jauna
atklāt Dieva žēlsirdības dāvanu
skaistumu un ar pieaugošu uzticību,
radošumu un prieku domāt par tām,
piedzīvot tās un ienest pašreizējos
Baznīcas un pasaules apstākļos.



Mēs uzticam simtgades gājumu mūsu
Mātei – prieka avotam – un Sv.
Jāzepam, uzticības etalonam.

Romā, 2023. gada 14. februārī

Ceļš uz Opus Dei simtgadi

[1] Sv. Jānis Pāvils II, Tertio millennio
adveniente, 18.

[2] Prelāta ziņojums, 2021. gada 10.
jūnijs.

[3] Sv. Jānis Pāvils II, Novo Millennio
Ineunte, Nr. 45.

[4] Prelāta ziņojums, 2021. gada 10.
jūnijs.

[5] Sv. Hosemarija, Homilija Navarras
Universitātē 1967. gada 8. oktobrī,
publicēts Sarunās ar monsinjoru
Eskrivu de Balageru.

[6] Sv. Hosemarija, Christ is Passing
By, 132.

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Opus%20Dei%20simtgades%20pamatdokuments%20-%20LV20240527115948106893.pdf


[7] Sv. Hosemarija, Vēstule Nr. 29, 18.

[8] Sv. Hosemarija, Furrow, Nr. 428.

[9] Pāvests Francisks, Pasaules Miera
diena, 2022. gada 1. janvāris.

[10] Sv. Hosemarija, Vēstule Nr. 8, nr.
1.

[11] Sv. Augustīns, Sprediki, 311, 8.

[12] Cfr. Benedikts XVI, Encyclical Deus
caritas est, 1.

[13] Sv. Hosemarija, The Way, 382.

[14] Cfr. Sv. Hosemarija, Christ is
Passing By, 31.

[15] Bl. Alvaro del Portillo, Vēstule 11-
XI-1982, 47.

[16] Sv. Jānis Pāvils II, Redemptoris
missio, 15.

[17] Sv. Jānis Pāvils II, Novo Millennio
Ineunte, 1.



[18] Prelāta ziņojums, 2021. gada 10.
jūnijs.

[19] Pāvests Francisks, 5. Pasaules
nabadzīgo diena, 14-IX-2021.

[20] Benedikts XVI, Jesus of Nazareth,
pg. 105.

[21] Sv. Hosemarija, Christ is Passing
By, 167.

[22] Monsinjors Fernando Okariss,
"Enlarging the Heart," piezīmes Be to
Care konferencē, 9-IX-2022.

[23] Message from the Prelate, 10-
VI-2021.

[24] St. Josemaría, Christmas letter,
December 1952.

[1] Prelāta ziņojums, 2021. gada 10.
jūnijs.

[1] "Atskats uz Opus Dei
administrēšanu: bagātība un
perspektīvas" Romana, Nr. 72, 2021.



[1] Sv. Hosemarija, The Forge, 565.

[2] Sv. Hosemarija, vēstule Nr. 4, 25.

[3] Sv. Hosemarija, vēstule Nr. 4, 25.

[1] Sv. Hosemarija, vēstule Nr. 4, 1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/cels-uz-opus-dei-simtgadi/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/cels-uz-opus-dei-simtgadi/
https://opusdei.org/lv-lv/article/cels-uz-opus-dei-simtgadi/

	Ceļš uz Opus Dei simtgadi

