
opusdei.org

Brīvi būvēt nākotni

Brīvība ir ne tikai tiesības: tā
aptver atbildību, kurai jāvada
kristieši, lai viņi iesaistītos
mēģinājumos atrisināt
mūsdienu sabiedrības
problēmas. Mēs piedāvājam
rakstu, kas pievēršas šim
jautājumam dažu
Sv.Hosemarijas mācību gaismā.

24.04.2009

„Es gribu, lai jūs būtu dumpinieki,
bez nekādas piesaitēs, jo es vēlos –
pats Kristus vēlas! - lai mēs būtu
Dieva bērni”[1] Svētais Hosemarija



pastāvīgi mudināja ikvienu būt
drosmīgam pilnībā izmantot savu
brīvību – ar attiecīgo atbildību un pat
risku, ar ko tā saistīta. Viņš mudināja
mūs aizstāvēt un pieņemt šo brīvību,
kuru mums izcīnījis Kristus, lai arī
citi to atzītu vai neatzītu.

Tā ir viena no atslēgām, kas atslēdz
parastās dzīves diženumu. Jo katram
vīrietim un sievietei ik dienu ir jāaug
tajā, kas atrodas viņu personiskās
cieņas pamatā: Dieva bērnu patiesajā
brīvībā.

Savas dzīves gaitā Svētais
Hosemarija ar skumjām ievēroja, ka
dažādas kultūras un sociālās
tendences veicināja cieņas
zaudēšanu pret personisko brīvību.
Šo briesmu vidū bija „masu
mentalitāte”, dažādu veidu
atsvešināšanās, totalitārisms un
diktatūras, un deformējošs
klerikālisms. Saduroties ar
uzbrukumiem personai un tās



brīvībai, viņš reaģēja ar kristīgo
pasaules uzskatu, darot visu
iespējamo, lai aizstāvētu katras
cilvēciskas būtnes cieņu. Viens viņa
cilvēka cieņas enerģiskās
aizstāvēšanas piemērs bija 1969.gadā
kādā Madrides avīzē publicētais
raksts ar nosaukumu Ticības
bagātības (The Riches of the Faith).

Tāpat kā mēs, Sv.Hosemarija dzīvoja
kultūras paradoksa laikā, kad spēcīga
brīvības izjūta iet roku rokā ar
apziņu, ka šī vara bieži tikusi
dažādos veidos ļaunprātīgi
izmantota. Dažkārt brīvība tiek
reducēta tikai uz spēju izvēlēties,
zaudējot no redzesloka pilnību, ko
ikviens ir aicināts sasniegt.

Daudzos mūsu laikabiedros mēs
varam arī redzēt atteikšanos no
personiskās brīvības, pildot
uzdevumu būvēt cilvēciskāku
sabiedrību, kad viņi atdod savu



brīvību citām struktūrām, gandrīz
neapzinoties to.

Bieži vien valdības uzņemas
pienākumu apmierināt visas savu
pilsoņu vajadzības, noslāpējot
indivīdu personisko atbildību.
Daudzi cilvēki – kaut arī viņiem ir
plašas izvēles iespējas mazāk
svarīgākās lietās – diezgan ierobežoti
izmanto savu brīvību vai nu tāpēc,
ka viņi nav pacentušies izdomāt visu
līdz galam, vai arī viņiem nav
piekļuves informācijai, kas
nepieciešama, lai pieņemtu
lēmumus.

Saduroties ar pastāvošo varas
struktūru, tirgus spēku vai mediju
nomācošo spiedienu, daudzi cilvēki
uzskata, ka viņi var pieņemt
lēmumus tikai ierobežotajā savas
privātās dzīves jomā. Viņi lielā mērā
vairs neizjūt personisko līdzdalību
sabiedrības veidošanā, uzskatot, ka
viņiem ir maza ietekme savā darba



vietā vai uz cilvēces progresa
virzienu kopumā.

Ar savu mācību Sv.Hosemarija
palīdzēja cilvēkiem cīnīties pret
atteikšanos no brīvības un atbildības.
Viņš mudināja viņus neslēpties savā
privātajā pasaulē aiz dzīves, kas
aprobežojas ar ikdienas
pienākumiem un mājas rūpēm, un
rast brīvības spēku būvēt nākotni.

Pēc Opus Dei dibinātāja teiktā,
brīvība tās visdziļākajā un galvenajā
nozīmē izsaka brīvību Dieva priekšā
un Dievam un tāpēc tā ir
nesaraujami saistīta ar personisko
atbildību. Milzīgā anonīmā pūlī no
redzesloka zūd cilvēka personiskā
atbildība. Cilvēki kļūst par
vienkāršiem skaitļiem, zaudējot savu
atšķirīgo personību. Sv.Hosemarija
centās izvilkt katru cilvēku no
anonīmā pūļa, ko veido vientuļi
indivīdi, kuriem atņemtas autentiski



cilvēciskas attiecības ar Dievu un
citiem vīriešiem un sievietēm.

Kā kristīgās dzīvesveida skolotājs
viņš vēlējās veidot brīvus cilvēkus,
Dieva bērnus, kuri cīnās, lai būtu
kopā ar Kristu pie Krusta, kuri tiecas
atbildēt uz tajā redzamo
uzupurēšanos un cenšanos palikt ēnā
ar brīvu sevis atdošanu. Ja
personiskā atbildība netiek kopta,
nav iespējams veidot brīvus cilvēkus.

Runādams par personisko brīvību,
Sv.Hosemarija mudināja visus
kristiešus kā savas personiskās
brīvības apliecinājumu aktīvi līdz ar
citiem pilsoņiem piedalīties visu
veidu asociācijās. Viņš gribēja, lai
viņi spēlētu nozīmīgu lomu
praktiskajos lēmumos, kas noteiks
cilvēku sabiedrības tagadni un
nākotni. Kā viņš bieži sacīja: „Brīvi,
saskaņā ar savām paša interesēm un
talantiem, piedalies aktīvi un efektīvi
savas valsts veselīgās sabiedriskās



vai privātās asociācijās veidā, kas ir
pilns ar kristīgo garu. Šādas
organizācijas nekad nav nenozīmīgas
cilvēku laicīgajam vai mūžīgajam
labumam.”[2]

Lielajiem izaicinājumiem cilvēces
vēsturē jāatrod atbildīgi kristieši,
kuri zina, ka ir identificēti ar Kristu
pie Krusta, un kuri saprot, ka viņš ir
labojis mūs un atbrīvojis no
verdzības. „Mums, Dieva dēliem, kuri
esam tādi paši pilsoņi kā jebkuri citi, 
bezbailīgi jāpiedalās visās godīgās
cilvēku darbībās un organizācijās, lai
Kristus tajās būtu klāt. Mūsu Kungs
prasīs stingru atskaiti no ikviena no
mums, ja nolaidības vai ērtību
mīlestības dēļ mēs brīvi
necentīsimies piedalīties notikumos
un lēmumos, no kuriem ir atkarīga
sabiedrības tagadne un nākotne.”[3]

Sv.Hosemarijas izpratne par brīvības
patieso cilvēcisko un kristīgo nozīmi
aptvēra varonīgu brīvības aizstāvību



veselā virknē jautājumu, kas ir
leģitīmi atvērti viedokļiem
profesionālajā jomā, politikā,
sociālajā un ekonomiskajā
organizācijā, kultūrā, teoloģiskajos
un filozofiskajos viedokļos utt.

Viņš vienmēr aizstāvēja leģitīmo un
veselīgo plurālismu, kas ir raksturīgs
laju mentalitātei, kura piešķir
svarīgu nozīmi personiskajai
brīvībai. Viņš pretstatīja šo viedokli
klerikālismam, kas nerespektē
laicīgo realitāšu pienācīgo
autonomiju, dabu un likumus, ko
radībām piešķīris Dievs. „Kad
brīvības vērtība ir pilnībā saprasta
un dievišķā brīvības dāvana kaismīgi
mīlēta, tiek mīlēts arī plurālisms, ko
brīvība nes sev līdzi.”[4]

Šajā jomā Sv.Hosemarijam bieži vien
bija jāiet pret straumi, lai palīdzētu
cilvēkiem attīstīt pilnu savas
personiskās brīvības potenciālu.
Daļēji šie pūliņi prasīja enerģiski



aizstāvēt teoloģisko patiesību, ka 
personiskā brīvība ir laju sekulārisma
būtiska rakstura iezīme.

Tas nekādā ziņā nenozīmē, ka
garīdzniecība vai reliģiskie
darbinieki nebauda brīvības dāvanu.
Viņi drīzāk cenšas uzsvērt, ka
parasto kristiešu darbībai pasaulē, tā
kā viņi ir kristieši, jābūt raksturīgai
brīvības realizēšanai. Tas, dabiski, ir
kristīgās brīvības jautājums, ko vada
ticības patiesības un galvenokārt
Kristus, kurš ir Patiesība.

Sv.Hosemarija to mēdza izteikt īsi:
„laicīgajās lietās nav dogmu.”[5] Ar
šo frāzi viņš nemēģināja veicināt
kaut kādu „kristīgo liberālismu” tādā
nozīmē, lai atdalītu laicīgās
aktivitātes (politiku, dabas zinātni,
humanitārās zinātnes) no ticības, par
kuru valda uzskats, ka tā aprobežojas
ar personisko dievbijību un teoloģiju.
Viņa uztverē nekas nevarēja būt
tālāk no tā.



Sv.Hosemarija vienmēr enerģiski
uzstāja (tas bija viņa mācības
elements attiecībā uz ikdienas darba
un sekulāro struktūru sanktifikāciju),
ka kristīgajai ticībai jāizgaismo visas
laicīgās problēmas. Tādējādi
kristiešiem nav jāpārstāj būt
kristiešiem, kad viņš vai viņa ieiet
parlamentā, praktizē medicīnu vai
arhitektūru vai dara mājsaimnieces
darbus. Dzīves vienībai, ko viņš
uzskatīja par cilvēka kristīgās dzīves
pamatu, būtu jāpārliecina mūs stāstīt
Kristum par šīm rūpēm (mūsu
ģimeni un profesionālo darbu, un
pasauli kopumā). Taču tas jādara
pilnīgi brīvi, izvairoties no jebkāda
„fundamentālisma” paveida, bez
nekādas kristīgās ticības
ierobežošanas ar mūsu
personiskajām preferencēm un
risinājumiem, lai cik labi piemēroti
un cildeni tie šķistu.

Ir labi zināms, ka Sv.Hosemarija
enerģiski aizstāvēja Opus Dei ticīgo



brīvību. Viņš bieži mēdza uzsvērt, ka 
Opus Dei locekļi var ieņemt visādus
politiskos amatus, ja vien tie nav
pretrunā ar katoļticību. „Šis
plurālisms ir laba gara izpausme,”
viņš apgalvoja.[6] Viņš par ļoti
veselīgu uzskatīja to, ka pie Opus Dei
piederošajiem cilvēkiem ir
domstarpības politiskos jautājumos,
un enerģiski vērsās pret jebkādu
„tirāniju”, kurā kāds, kuram ir vara,
mēģina uzspiest citiem savu viedokli
laicīgajās lietās.

Jebkurš mēģinājums identificēt kādu
konkrētu politiku laicīgajās lietās ar
ticību, pat ar vislabākajiem
nodomiem, būtu klerikālisma forma.
Šāda veida klerikālisms būtu
līdzvērtīgs „tirānijai”, kas izdzēš
personisko brīvību, viņš uzsvēra. Un
tas būtu pilnīgi nesavienojams ar
kristīgo laicīgumu, kas nav atdalāms
no patiesas brīvības.



Viņa mīlestība uz brīvību lika viņam
darīt visu iespējamo, lai nodrošinātu
rūpīgu struktūru, arī teoloģijā, tā, lai
ikviens ticīgais varētu uzskatīt par
svētu savu ikdienas darbu un īstenot
apustulātu ar lielu brīvības sajūtu
bez īpašiem norādījumiem. Šajā
jautājumā, tāpat kā daudzos citos,
Sv.Hosemarija bija patiesi inovatīvs,
un ne tikai inovācijas dēļ.

„Nav cilvēka cienīgi mēģināt noteikt
absolūtās patiesības jautājumos,
kuros ikviens raudzīsies uz lietām no
sava viedokļa saskaņā ar savām
konkrētām interesēm, kultūras
preferencēm un personisko
pieredzi.”[7] Dažreiz uzskata, un
pilnīgi pamatoti, ka to izraisa cilvēka
aprobežotība. Taču mums arī
jāsaprot, ka tas ir lielā mērā ir saistīts
ar cilvēka cieņu. Sv.Hosemarija
uzskatīja, ka respekts pret ikviena
cilvēka cieņu nozīmē piešķirt svarīgu
nozīmi citu vīriešu un sieviešu
idejām un perspektīvām. Jebkāds



mēģinājums noteikt „absolūtās
patiesības” laicīgās lietās būtu
neuzticības apliecinājums citu
ieguldījumam labākā ceļa
meklējumos, lai rīkotos saskaņā ar
patiesību.

Ir vērts atcerēties, kā Sv.Hosemarija
ar Svētā Gara gaismu apcerēja
brīvību tās dziļākajā nozīmē, jūtot un
zināmā mērā saprotot mūsu
dievišķās izcelsmes realitāti. Būt
Dieva dēlam vai meitai nozīmē būt
cilvēkam, kurš ir brīvs.

Dieva bērnu brīvība ir „kenozes” -
Iemiesotā Vārda atdošanās - auglis.
Tieši uz Krusta Kristus cildeni un
pilnīgi brīvi apliecina savu bezgalīgo
mīlestību pret Tēva gribu. Ar savām
ciešanām un nāvi viņš izcīnīja
brīvību visiem vīriešiem un
sievietēm un guva Augšāmcelšanās
uzvaru. Trīsvienīgā mīlestības
straume sasniedz savu kulmināciju
Kristus Ciešanās.



„Kad pienāk Dieva noteiktais laiks,
lai glābtu cilvēci no grēka verdzības,
mēs apceram Jēzu Kristu Ģetzemanē,
ciešot agonijā līdz asiņainiem
sviedriem (skat. Lk 22:44). Viņš
spontāni un bez ierunām piekrīt
upurim, ko Tēvs no viņa prasīja.”[8]

Kristus bezierunu piekrišanā Tēva
gribai visaugstāk izpaužas brīvība un
valdīšana, kas tiecas kalpot visai
cilvēcei.

[1] Friends of God (Dieva Draugi), no.
38.

[2] The Forge (Kalve), no.717.

[3] The Forge (Kalve),no.715.

[4] Conversations (Parunās),no.98.

[5] „The Riches of the Faith (Ticības
bagātības)”, publicēts laikrakstā ABC,
Madridē, 1969.gada 2.novembrī.

[6] Conversations (Parunās), no.98.



[7] “The Riches of the Faith (Ticības
bagātības)”, publicēts laikrakstā ABC,
Madridē, 1969.gada 2.novembrī.

[8] Friends of God (Dieva Draugi), no.
25.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/brivi-buvet-nakotni/
(15.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/brivi-buvet-nakotni/
https://opusdei.org/lv-lv/article/brivi-buvet-nakotni/

	Brīvi būvēt nākotni

