
opusdei.org

Audzināt sirdi

Jūtas veidojas īpašā veidā
bērnībā. Mīlēt mācāmies kopš
bērnības, un, kā tiek uzsvērts
šajā rakstā par ģimeni, pirmie
mūsu skolotāji ir vecāki.

7.01.2014

Audzināšana ir vecāku tiesības un
pienākums, kas savā ziņā pagarina
paaudzi. Var teikt, ka bērns, kā
persona, ir primārais mērķis, uz
kuru tiecas sievas un vīra mīlestība
Dievā. Audzināšana tādējādi ir kā
turpinājums mīlestībai, kas ir
ienesusi dzīvē bērnu, kur vecāki



cenšas dot līdzekļus, lai bērns varētu
būt laimīgs, spējīgs saprast savu
vietu pasaulē ar cilvēcīgu un
pārdabisku žēlastību.

Kristīgi vecāki redz katrā bērnā
Dieva uzticības piemēru, un tos labi
audzināt – kā teica Svētais
Hosemarija – ir labākais darījums;
darījums, kas sākas ieņemšanas brīdī
un sper savus pirmos soļus jūtu
audzināšanā, emocionalitātē. Ja
vecāki mīl un redz bērnā sava
devuma piepildījumu, viņi to mācīs
mīlestībā un lai viņš mīlētu; citiem
vārdiem sakot, vecākiem pirmkārt ir
jāaudzina bērnu emocionalitāte,
jānormalizē viņu emocijas, jāpanāk,
ka viņu bērni būtu mierīgi.

Jūtas veidojas īpašā veidā bērnības
laikā. Vēlāk pusaudžu gados var
izveidoties emocionālas krīzes, un
vecākiem ir jāsadarbojas, lai bērni
tās varētu atrisināt. Ja kopš bērnības
viņi ir audzināti par mierīgiem,



stabiliem, viņi vieglāk pārvarēs šos
grūtos brīžus. Bez tam, emocionālais
līdzsvars veicina prāta un gribas
paradumu pieaugumu; bez
emocionālās harmonijas ir daudz
grūtāk sasniegt gara attīstību.

Loģiski, ļoti nepieciešams
priekšnoteikums, lai veidotu labu
jūtu un emocionālo bāzi bērniem, ir
pašu vecāku emocionālās stabilitātes
attīstīšana. Kā? Uzlabojot ģimenes
sadzīvošanu, rūpējoties par tās
savienību, rādot – ar apdomību –
savu savstarpējo mīlestību bērnu
priekšā. Tomēr reizēm sliecamies
domāt, ka emocijas vai jūtas pārņem
ģimenes audzināšanas vidi. Varbūt
tāpēc, ka šķiet, ka tas ir kaut kas, kas 
notiek, ka vairs to nekontrolējam un
nevaram mainīt. Bez tam nonākam
līdz tam, ka to redzam no negatīvas
perspektīvas. Grēks rada
nesakārtotas kaislības, un tās traucē
rīkoties racionāli.



PAR PERSONĪBAS RAŠANOS

Šī pasīvā vai pat negatīvā rīcība ir
klātesoša daudzās reliģijās un
morālajās tradīcijās. Tā stipri
kontrastē ar Dieva vārdiem, kurus
Viņš teica pravietim Ecēhiēlam: tad
Es tiem došu citu sirdi un jaunu
garu, Es izņemšu viņiem no krūtīm
akmens sirdi un iedošu tiem sirdi
no miesas, lai tie staigā pēc
Maniem likumiem, ievēro Manus
baušļus un tos pild. Saņemt citu
sirdi, sirdi, kas ir spējīga mīlēt, tiek
parādīta kā radīta realitāte, lai
sekotu dievišķajai gribai. Nekārtīgas
kaisles nav tik daudz sirds 
pārpilnības auglis, bet gan sliktas
sirds sekas, kas ir jādziedina. To
apstiprināja Jēzus Kristus: Labs
cilvēks no savas labās sirds
krājuma izdod labu, un ļauns
cilvēks no savas ļaunās sirds
krājumiem izdod ļaunu. Jo no sirds
pārpilnības mute runā [2]. Viss tāds



ļaunums iziet no iekšienes un apgāna
cilvēku [3], bet arī viss labais.

Cilvēkam ir vajadzīga pieķeršanās,
tas ir spēcīgs dzinējspēks darbībai.
Katrs tiecās uz to, kas viņam patīk un
audzināšana palīdz, lai tas sakristu
ar labo, kas ir cilvēkā. Vajadzētu
izturēties cēli un aizrautīgi. Kas ir
dabiskāks par mātes mīlestību uz
savu bērnu? Un, kā šī mīlestība
pamudina uz tik daudz upuriem, kas
tiek veikti ar prieku! Un, ja realitāte
kaut kādu iemeslu dēļ ir nepatīkama,
cik gan daudz vieglāk ir no tās
aizbēgt! Kādā noteiktā brīdī sliktas
darbības „neglītuma” apzināšanās
var būt spēcīgāks motīvs, lai to
nepieļautu, nekā tūkstošs pārdomu.

Acīmredzami, to nedrīkst sajaukt ar
sentimentālu morāles redzējumu.
Netiek runāts par to, ka ētiskajā
dzīvē un derībā ar Dievu būtu
jāatmet jūtas. Kā vienmēr, Kristus
modelis – Viņā, perfektā Cilvēkā,



redzam, kā kaisles un emocijas
savienojas ar pareizu darbību – Jēzus
jūt līdzi nāves realitātes priekšā un
veic brīnumus. Ģetzemanē atrodam
lūgšanas spēku, kas izsauc
visdzīvākās emocijas. Viņu pārņem
arī dusmu emocijas – šajā gadījumā
labas – kad Viņš atjauno Tempļa
godu [4]. Kad vēlamies kaut ko no
sirds, ir normāli, ka cilvēks paliek
emocionāls. Pretēji, nav patīkami
skatīties, kad kāds veic kādas lietas
bez aizrautības, neieliekot sirdi tajā.
Bet tas nenozīmē atmest emocijas.
Pirmkārt, tas ir darīt lietas ar galvu,
jūtas dod prātam sirsnību, tās labo
padara patīkamu, prāts, savukārt,
dod gaismu, harmoniju un vienotību
ar jūtām.

VEICINĀT SIRDS ŠĶĪSTĪBU Cilvēka
uzbūvē, kaislību mērķis ir palīdzēt
veikt brīvprātīgu darbību nevis to
samazināt vai padarīt grūtāku.
„Morālā pilnība ir tajā, ka cilvēku
nemudina darīt labu tikai griba, bet



arī viņa jūtas, kā ir rakstīts šajos
psalmu vārdos: „mana sirds un mana
miesa skaļi gavilē pretī dzīvajam
Dievam” (84. psalms,3). Tāpēc nav
labi gribēt apspiest vai „kontrolēt”
kaislības, it kā tās būtu kaut kas slikts
vai noraidāms. Lai arī pirmgrēks ir
tās sajaucis, tās nav padarītas par
pretdabiskām vai absolūti un
nelabojami sabojātām. Emocijas būtu
jāvada pozitīvā veidā, vedot tās uz
patiesiem labumiem: Dievu un
mīlestību uz citiem. Tādējādi
audzinātājiem, pirmkārt, vecākiem,
ir jācenšas, ka audzināmajam pēc
iespējas izbaudītu prieku darot labu.

Lai izglītotu emocionalitāti ir
nepieciešams, pirmkārt, palīdzēt
bērniem, lai tie pazītu un justu
realitāti, kas ir atmodinājusi viņu
jūtīgumu, atbilstošā veidā. Ir runa
par palīdzību pārvarēt, pārspēt tās
emocijas un redzēt tiešo cēloni, kas
tās izraisīja.



Iespējams, šo pārdomu rezultāts
pozitīvi ietekmēs mēģinājumu mainīt
šādu cēloni, citos gadījumos – mīļotā
cilvēka nāve vai nopietna slimība,
realitāte, kuru nevar mainīt, ir brīdis,
lai mācītu pieņemt notikumus kā
nākušus no Dieva rokas, kas mīl mūs
kā Tēvs savu dēlu.

Citreiz dusmu dēļ, baiļu vai
nepatikas iespaidā, tēvs vai māte var
runāt ar bērniem, lai palīdzētu
viņiem saprast, cik vien iespējams,
jūtu iemeslu, lai viņi varētu to
pārvarēt; tā, lai labāk pazītu sevis
pašus un būtu spējīgāki ielikt
emociju pasauli savā vietā.

Bez tam, audzinātāji par sagatavot
bērnu vai jaunieti, lai atpazīst
noteiktas jūtas – sevī pašos un citos.
Ar literāru vai kino stāstu palīdzību
var iemācīties atbildēt uz cilvēka
noteiktām jūtām, kas sadarbojas
veidojot cilvēka emocionālo pasauli.
Stāsts prasa tam, kas to skatās, lasa



vai klausās un veicina jūtas noteiktā
virzienā un pieradina redzēt realitāti
noteiktā veidā. Atkarībā no vecuma –
šajā ziņā, jo mazāks ir bērns, tā
ietekme varētu būt lielāka.
Piedzīvojumu stāsts, vai arī
romantisks stāsts var palīdzēt
nostiprināt atbilstošās situācijās
adekvātas jūtas – sašutumu par
netaisnību, līdzjūtību pret
bezpalīdzīgajiem, upurēšanās
apbrīnu, mīlestību uz skaistumu. Tie
stiprinās arī vēlmi iegūt šīs jūtas,
tāpēc, ka tās ir skaistas, pilnības un
cēluma avoti.

Pareizi ievirzīta interese par labiem
stāstiem arī māca pamazām estētisko
patiku un spēju izšķirt to, kam ir
kvalitāte. Tas stiprina kritisko
jūtīgumu, un tas ir efektīvs līdzeklis,
kas palīdz novērst cilvēciskuma
trūkumu, kas reizēm pārtop
bezgaumībā un nolaidībā. Īpaši tā
saucamajās pirmajās pasaules
valstīs, ir radies „spontanitātes” un



„dabiskuma” uzskats, kas noved pie
pieklājības trūkuma. Kas pierod pie
šādas vides, atkarībā no vecuma,
samazina savu pašu jūtīgumu un
cilvēciskumu. Vecākiem ir jārunā par
vulgaritātes noraidīšanu, arī tad, kad
netiek runāts par jautājumiem tieši
par jūtām.

Bez tam, der atgādināt, ka jūtu
izglītība netiek identificēta ar
seksualitātes izglītību: tā ir tikai
emociju lauka viena daļa. Bet,
protams, kad ir sasniegta uzticības
gaisotne ģimenē, būs daudz vieglāk
vecākiem runāt ar bērniem par
cilvēciskās mīlestības lielumu un
nozīmi, un tas viņiem dos pamazām
kopš mazotnes resursus tikumu un
jūtu izglītībā, lai atbilstoši orientētos
šajā dzīves jomā.

SIRDS PĒC KRISTUS
PARAUGA Rezultātā, emocionālā
audzināšana nodarbojas ar lielas
sirds veidošanu bērnos, kas patiesi ir



spējīga mīlēt Dievu un cilvēkus,
spējīga sajust apkārt esošo rūpes,
prast piedot un saprast: kopā ar
Jēzu Kristu upurēt sevI par visām
dvēselēm [6]. Miera atmosfēra dod
pārliecību un stabilitāti visam jūtu
pasaules kompleksam. Ja bērni redz,
ka viņus mīl bez noteikumiem, ja
novērtē, ka labi uzvesties ir prieka
avots vecākiem, un ka viņu kļūdas
nenoved pie tā, ka viņiem zūd
uzticēšanās, ja tas viņiem veicina
atklātību un emociju parādīšanu...
Tad viņi aug iekšējās kārtības un
klusuma gaisotnē, kur pārsvaru ņem
pozitīvās jūtas (sapratne, prieks,
uzticēšanās), turpretī, ja tiek atņemts
miers (dusmas, strīdi, greizsirdība)
tad tas tiek uztverts kā ielūgums
konkrētām darbībām tādām, kā
piedot, vai izrādīt kādu mīlestības
žestu.

 Trūkst siržu, kas būtu iemīlējušās
lietās, kam patiešām ir nozīme,
iemīlējušās pāri visam Dievā [7].



Nekas nepalīdz vairāk nobriest
jūtām, kā ielikt sirdi Kungā un viņa
gribas izpildīšanā: tāpēc, kā mācīja
Sv. Hosemarija, sirds ir jāliek aiz
septiņām atslēgām, katra vienam
galvenajam grēkam[8]: jo katrā
sirdī ir jūtas, kas ir jādod tikai
Dievam, un apziņa zaudē mieru, kad
tās tiek novirzītas citām lietām. Īsta
dvēseles šķīstībai ir jāiziet caur
durvju aizvēršanai uz to, kas
pamudina dod radībām vai pašam to,
kas pieder Kristum; „jānodrošina”, ka
personas spēja mīlēt un rūpēties ir
noteikta, nevis nesakarīga. Tādēļ
septiņu atslēgu attēls pārsniedz
iekāru savaldīšanu, vai raizes par
materiālajiem labumiem un mums
atgādina, ka ir nepieciešams cīnīties
pret iedomību, kontrolēt iztēli, attīrīt
atmiņu, savaldīt ēstgribu maltītēs,
veicināt draudzīgu attieksmi pret
tiem, kas mūs kaitina... Paradokss ir
tajā, ka tad, kad sirdij tiek uzliktas
„važas”, palielinās tās brīvība mīlēt



ar visiem tās nemainīgajiem
spēkiem.

Kunga Svētā cilvēcība ir tīģelis, kurā
var attīrīt sirdi un tās jūtas. Iemācīt
bērniem kopš mazotnes attiekties
pret Jēzu un viņa Māti ar tādu pašu
sirdi un pieķeršanās izrādīšanu kā
pret saviem vecākiem uz zemes,
veicina to, ka ar vecumu, viņi atklāj
savu patieso jūtu cildenumu un ka
Kungs ienāk viņu dvēselēs. Sirds, kas
saglabā savu integritāti Dievam, viņš
ir vesels un spēj dot sevi pilnībā.

No šāda viedokļa raugoties, sirds
kļūst par simbolu dziļai
antropoloģiskajai bagātībai: tā ir
personas centrs, vieta, kur saplūst
cilvēka visintīmākās un attīstītākās
spējas, un no kurienes cilvēks ņem
enerģiju rīkoties. Tas ir motors, ko ir
jāizglīto – par to jārūpējas,
jānoregulē, lai ieliktu visu savu
potenciālu pareizajā virzienā. Lai
varētu mīlēt un mācīt mīlēt ar šādu



spēku, ir nepieciešams, ka katram
no mums ir jāizravē no savas
dzīves viss, kas traucē Kristus
dzīvei mūsos: pieķeršanās savām
ērtībām, egoisma kārdinājumi,
tieksme spīdēt. Tikai atkārtojot
sevī Kristus dzīvi, mēs varēsim to
nodot tālāk citiem[9]. Ar žēlastību
un personīgo cīņu, dvēsele
pakāpeniski dievišķojas un sirds
kļūst augstsirdīga, kas spēj veltīt
savus labākos centienus, īstenojot
cēlu un lielu mērķu realizāciju, kas
tiek uztverta kā Dieva griba.

 Dažkārt vecais cilvēks centīsies atgūt
savas zaudētās tiesības, bet
emocionālais briedums –briedums,
kas ir neatkarīgs no vecuma, liek
cilvēkam skatīties tālāk par savām
kaislībām, lai atklātu, kas tās ir
izraisījis, un kā būtu jāreaģē uz šo
realitāti. Un vienmēr viņš rēķināsies
ar patvērumu, ko tam piedāvā Kungs
un Viņa Māte. Pierodi ielikt savu
nabaga sirdi Saldajā un



Bezvainīgās Marijas Sirdī, lai
varētu to attīrīt no tik daudz
izdedžiem, un to aizvestu pie
Vissvētākās un Žēlsirdīgās Jēzus
Sirds [10].

H. M. Martins, H.
Verdija ----------------------------------

[1] Ez 11:19-20

 [2] Lūkasa 6:45

 [3] Marka 7:20-22

 [4] Marka 5:40-43, 14: 32ss,11:15-17

 [5] Katoliskās baznīcas katehisms, n.
1770.

 [6] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, n. 158.

 [7] Sv. Hosemarija, Vaga, n. 795.

 [8] Sv. Hosemarija, Tertulia en La
Lloma (Valensija), 7-I-1975, en P.
Rodriges (ed.),Ceļš. Kritiski-



vēsturiskais izdevums, Rialp,
Madride 2004, 384.lpp.; Sv.
Hosemarija, Ceļš, n. 188.

 [9]Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, n. 158.

[10]Sv. Hosemarija, Vaga, n. 830.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/audzinat-sirdi/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/audzinat-sirdi/
https://opusdei.org/lv-lv/article/audzinat-sirdi/

	Audzināt sirdi

