
opusdei.org

„Viešpaties pėdomis“

„Jėzus yra kelias. Jis paliko
šiame pasaulyje aiškias savo
pėdas, neišdildomus ženklus,
kurių nesunaikino nei metai,
nei priešo klasta“, šv.
Chosemarija priminė 1955 m.
balandžio 3 d. homilijoje,
paskelbtoje „Dievo bičiuliuose.“

2024-02-12

Ego sum via, veritas et vita1, Aš esu
kelias, tiesa ir gyvenimas. Šiais
žodžiais Viešpats aiškiai mums
parodė tikrąjį kelią, vedantį į
amžinąją laimę. Ego sum via: Jis yra



vienintelis kelias, jungiantis dangų su
žeme. Jis tai skelbia visiems
žmonėms. Ir ypač primena tiems,
kurie, kaip tu ir aš, Jam pasakėme
esą pasiryžę rimtai žvelgti į savo
krikščioniškąjį pašaukimą, idant
Dievas visada būtų mūsų mintyse,
lūpose ir visuose mūsų darbuose, net
pačiuose kasdieniškiausiuose ir
įprasčiausiuose.

Jėzus yra kelias. Jis paliko šiame
pasaulyje aiškias savo pėdas,
neišdildomus ženklus, kurių
nesunaikino nei metai, nei priešo
klasta. Iesus Christus heri et hodie;
ipse et insaecula2. Kaip mėgstu tai
priminti! Jėzus Kristus, toks, koks
buvo vakar apaštalams ir tiems,
kurie Jo ieškojo, šiandien gyvena
mums, ir gyvens per amžius. Tai
mums, žmonėms, kartais nepavyksta
pamatyti Jo veido, amžinai
šiuolaikiško, nes mes žiūrime
pavargusiomis ir blausiomis akimis.
Dabar pradėdamas maldą prie



tabernakulio, prašyk kaip
Evangelijos aklasis: Domine, ut
videam!3 Viešpatie, kad praregėčiau!
Kad mano protas nušvistų ir Kristaus
žodis persmelktų mano dvasią; kad
Jo Gyvenimas įsišaknytų mano
sieloje, idant mane pakeistų
amžinosios Šlovės požiūriu.

Krikščionio kelias

Koks skaidrus Kristaus mokymas!
Kaip esame pratę, atsiverskime
Naująjį Testamentą, šį kartą
Evangelijos pagal Matą 11 skirsnį: 
mokykitės iš manęs, nes ašromus ir
nuolankios širdies4. Ar tu suvoki šiuos
žodžius? Mes turime mokytis iš Jo, iš
Jėzaus, mūsų vienintelio pavyzdžio.
Jei nori žengti į priekį neklupdamas
ir neklaidžiodamas, turi eiti tik ten,
kur Jis ėjo, savo koją statyti į Jo pėdą,
įsiklausyti į nuolankią ir kantrią Jo
Širdį, semtis iš Jo įsakymų ir meilės
šaltinio. Trumpai tariant, turi sutapti
su Jėzumi Kristumi, turi stengtis iš



tiesų virsti kitu Kristumi tarp
žmonių, savo brolių.

Kad niekas nebūtų suklaidintas,
perskaitysime kitą šv. Mato citatą. 16
skirsnyje Viešpats dar aiškiau byloja: 
Jei kas nori eiti paskui mane,
teišsižada pats savęs, tepasiima savo
kryžių ir teseka manimi5. Dievo kelias
yra atsižadėjimo, apsimarinimo,
pasiaukojimo, bet ne liūdesio ar
nusiminimo kelias.

Žvelk į Kristaus pavyzdį nuo
Betliejaus lopšio iki Kryžiaus ant
Kalvarijos kalno. Apmąstyk Jo
pasiaukojimą, patirtus sunkumus:
alkį, troškulį, nuovargį, kaitrą, piktus
kitų poelgius, nesupratingumą, Jo
ašaras…6 Ir Jo džiaugsmą dėl visos
žmonijos išgelbėjimo. Norėčiau, kad
dabar į savo galvą ir širdį įsidėtum –
dažnai apmąstytum ir įgyvendintum
– šiuos šv. Pauliaus žodžius, kuriais
jis kvietė efeziečius nedvejojant sekti
Viešpaties pėdomis: Būkite Dievo



sekėjai, kaip jo mylimi vaikai, ir
gyvenkite meile, kaip ir Kristus pamilo
jus ir atidavė už mus save kaip atnašą
ir kvapią auką Dievui7.

Jėzus pasiaukojo, tapo auka iš meilės.
Ir tu, Kristaus mokiny, tu, Dievo
mylimiausias sūnau; tu, kuris buvai
atpirktas Kryžiumi; tu taip pat
privalai būti pasirengęs išsižadėti
savęs. Kad ir kokios aplinkybės
susiklostytų, nei tu, nei aš, negalime
elgtis savanaudiškai, miesčioniškai,
gyventi ištaigiai, lengvabūdiškai... ir
– tebus atleista man už atvirumą –
kvailai! Jei sieki žmonių pagarbos, jei
trokšti būti gerai vertinamas ar
branginamas ir jei tau nereikia nieko
daugiau, tik gyvenimo malonumų, – tu
pasiklydai kelyje… Įeiti į šventųjų
miestą, ilsėtis ir viešpatauti per
amžius kartu su Karaliumi gali tik
sunkų, nelaimių kupiną kelią
įveikusieji8.



Pasiryžk savo noru nešti kryžių.
Kitaip tu tik sakysi, jog seki Kristumi,
o tavo veiksmai šitai neigs; ir tau
nepavyks nei artimai bendrauti su
Mokytoju, nei iš tiesų Jį mylėti. Mes,
krikščionys, turime žinoti: nesekame
Viešpačiu, kai nemokame iš karto
atsisakyti visų dalykų, į kuriuos
pastūmėja įgeidžiai, tuštybė,
savivalė, savanaudiškumas…
Tenebūna nė vienos dienos,
nepasūdytos apsimarinimo malone ir
druska. Vyk šalin mintį, kad dėl to
būsi nelaimingas. Menka toji laimė,
jei nemoki nugalėti savęs, jei, užuot
drąsiai paėmęs savo kryžių, leidiesi
įveikiamas aistrų ir silpnybių.

Prisimenu vieno ispanų aukso
amžiaus rašytojo sapną – kai kas iš
jūsų tikrai esate girdėję mane
komentuojant jį kituose
apmąstymuose. Du keliai atsiveria
prieš jį. Pirmasis – platus,
išvažinėtas, lengvas, šalikelėse
netrūksta smuklių, užvažiuojamųjų



namų ir kitų malonių, smagių
vietelių. Žmonės čia joja raiti arba
važiuoja karietomis, aplinkui
skamba muzika ir juokas –
beprotiškas klegesys; juo traukia
minia, apsvaigusi nuo tariamų,
efemeriškų malonumų, – šitas kelias
veda į bedugnę. Jį renkasi pasaulio
žmonės, amžinieji miesčionys; jie,
regis džiaugiasi, bet iš tiesų nejaučia
džiaugsmo; jie nepasotinamai vaikosi
visokių patogumų ir malonumų;
skausmas, savęs atsižadėjimas,
pasiaukojimas jiems varo siaubą. Jie
nenori nė girdėti apie Kristaus
Kryžių, tai jiems tarytum pamišėlių
svaičiojimas. O iš tikrųjų patys yra
pamišėliai – pavydo, godumo,
gašlumo vergai, be to, kenčiantys kur
kas labiau ir per vėlai suprantantys,
kad dėl menkaverčio niekniekio
pusvelčiui pardavė savo žemiškąją ir
amžinąją laimę. Viešpats mus įspėja: 
Kas nori išgelbėti savo gyvybę, tas ją
praras; o kas pražudo gyvybę dėl
manęs, tas ją atras. Kokia gi žmogui



nauda, jeigu jis laimėtų visą pasaulį, o
pakenktų savo gyvybei?9

Kitas takelis šiame sapne suka
kitokia kryptimi: jis toks siauras ir
status, kad netgi arkliu joti
neįmanoma. Visi jį pasirinkusieji
eina pėsčiomis, galbūt vingių
vingiais, bet ramiu veidu,
braudamiesi per dagius, apeidami
uolas. Pakeliui jie palieka savo
drabužių skiautes ir net kūno
atplaišas. Bet kelio gale jų laukia
vaismedžių sodas, amžinoji laimė,
dangus. Šis kelias yra šventų
nuolankių sielų, kurios iš meilės
Jėzui Kristui su džiaugsmu dėl kitų
aukojasi; tai kelias tų, kurie nebijo
kopti ir su meile neša savo kryžių,
kad ir koks sunkus jis būtų, nes žino,
jog, jei našta parklupdys, jie vis tiek
pakils ir toliau kops aukštyn: Kristus
yra šių keleivių stiprybė.

Nieko tokio, jei ir suklumpame, nes iš
suklupus patirto skausmo



pasisemiame tvirtybės, padedančios
mums vėl pakilti ir skatinančios
drąsiai tęsti kelionę. Nepamirškite,
kad šventasis ne tas, kuris niekada
neparpuola, bet tas, kuris visada
nuolankiai ir su šventu atkaklumu
keliasi. Patarlių knygoje rašoma, kad
teisusis parpuola septynis kartus per
dieną10, taigi tu ir aš, vargšės būtybės,
neturime nei stebėtis, nei nusiminti
dėl savo silpnybių, suklupimų.
Žengsime pirmyn, jei ieškosime
stiprybės Tame, kuris mums
pažadėjo: Ateikite pas mane visi,
kurie vargstate ir esate prislėgti: aš
jus atgaivinsiu!11 Ačiū, Viešpatie, quia
tu es, Deus, fortitudo mea12, nes Tu, ir
tik Tu, mano Dieve, visada buvai
mano stiprybė, mano prieglobstis,
mano parama.

Būk nuolankus, jei iš tikrųjų nori,
kad tavo vidinis gyvenimas tobulėtų.
Nuolat pasitikėdamas prašyk
pagalbos Viešpatį ir Jo palaimintąją
Motiną, kuri yra ir tavo motina. Kad



ir kiek skaudėtų žaizda, dar
neužsivėrusi po paskutinio tavo
suklupimo, vėl ramiai apkabink
kryžių ir tark: Viešpatie, Tavo
padedamas, aš kovosiu, kad
nesustočiau, ištikimai atsiliepsiu į
Tavo kvietimus, nebijodamas
skardžių nei kasdienio darbo
tariamos monotonijos, nei dagių, nei
kelio žvirgždo. Aš tvirtai tikiu, kad
Tavo gailestingumas man padės ir
kelio gale rasiu amžinąją laimę,
džiaugsmą ir meilę.

O paskui to paties sapno metu
rašytojas išvydo trečiąjį kelią: siaurą,
duobėtą ir skardingą kaip antrasis.
Keletas žmonių, nors patirdami
daugybę išmėginimų, žengė juo oriai
ir didingai. Tačiau jie prieidavo tą
pačią baisią bedugnę, į kurią vedė
pirmasis takelis. Šis kelias buvo
veidmainių, tų, kuriems stinga
grynos intencijos, tų, kurie
apsimestinai uolūs, tų, kurie gadina
dieviškuosius darbus, paversdami



juos žemiškojo egoizmo ir savimeilės
išraiška. Kaip kvaila įsitraukti į sunkų
darbą, siekiant sužavėti kitus;
didelėmis pastangomis laikytis Dievo
įsakymų, trokštant žemiškojo atpildo.
Tasai, kuris nori išpešti naudos iš
dorybių, yra panašus į blogą verteivą,
brangų daiktą parduodantį už kelis
skatikus: užuot laimėjęs dangų, jis
pasitenkino trumpalaikiu pagyrimu...
Štai kodėl sakoma, kad veidmainių
viltys tarsi voratinklis: reikia tiek
daug pastangų jam išausti, o mirties
vėjas vienu pūstelėjimu jį nusineša13.

Žvelgiant į tikslą

Aš primenu jums šias amžinąsias
tiesas, nes noriu pakviesti rimtai
panagrinėti priežastis, lemiančias
jūsų elgesį, kad ištaisytumėt tai, kas
taisytina, kiekvieną dalyką
paversdami tarnavimu Dievui ir
žmonėms, jūsų broliams. Viešpats
praėjo pro pat mus, pažvelgė su
meile ir pašaukė įšventąjį pašaukimą,



ne atsižvelgdamas į mūsų darbus, bet
savo laisvu nutarimu bei malone, kuri
dovanota mums Kristuje Jėzuje prieš
amžinuosius laikus14.

Gryninkite savo intenciją, viskuo
rūpinkitės iš meilės Dievui,
džiaugsmingai apkabindami
kiekvienos dienos kryžių. Daugybę
sykių tai esu kartojęs, nes manau,
kad šios mintys turėtų būti įrėžtos
krikščionių širdyse: kai
prieštaravimus, fizinį ar dvasinį
skausmą mes ne vien pakenčiame,
bet, atvirkščiai, visa tai pasitinkame
su meile, aukojame Dievui kaip
atgailą ir už savo, ir už visų žmonių
nuodėmes, – tokia kančia tikrai
neslegia.

Nešame ne bet kokį kryžių, – Kristaus
Kryžių, suvokdami ir guosdamiesi,
kad Išganytojas ant savo pečių
prisiima visą jo svorį. Mes
bendradarbiaujame kaip Simonas
Kirėnietis, kurį, grįžtantį iš darbo



laukuose ir galvojantį apie pelnytą
poilsį, privertė padėti Jėzui15. Savo
noru būti Kristaus Kirėniečiu, petys į
petį lydėti Jo kenčiantį išniekintą
Žmogiškumą, – tai ne nelaimė
mylinčiai sielai, tai rodo Dievo, kuris
ją dėl šio pasirinkimo laimina,
artumą.

Dažnai žmonės man sakydavo, jog
nuostabą jiems kelia džiaugsmas,
kurio – ačiū Dievui – kupini mano 
Opus Dei vaikai ir kuriuo užkrečia
kitus. Kadangi tai akivaizdu, kaskart
atsakau vis taip pat, nes nežinau,
kaip kitaip paaiškinti: jie laimingi,
nes nebijo nei gyvenimo, nei mirties,
nesileidžia įbauginami negandų, nes
stengiasi nuolatos gyventi
pasiaukojimo dvasia ir, nepaisydami
savo pačių menkumo bei silpnumo,
yra pasirengę atsižadėti savęs, kad
krikščioniškąjį kelią padarytų
lengvesnį ir malonesnį kitiems.



Kaip širdies plakimas

Žinau, kai jums kalbu, Dievo
akivaizdoje kiekvienas stengiatės
apmąstyti savo elgesį. Ar ne tiesa, jog
dauguma tavo sielą drumsčiančių
širdgėlų, dauguma neramumų kyla
dėl to, kad neatsiliepei į dieviškąjį
kvietimą arba galbūt pasukai
veidmainių keliu, nes ieškojai pats
savęs? Apgailėtinai stengdamasis
išlaikyti aplinkinių akyse išorinį
krikščioniško elgesio įvaizdį, tu
nenorėdavai atsižadėti į klystkelius
pastūmėjančių aistrų, jas apmarinti,
beatodairiškai, kaip Jėzus Kristus,
pasiaukoti.

Šiomis susikaupimo prieš
tabernakulį valandėlėmis jūs
negalite vien klausytis kunigo žodžių,
tarytum išsakančių kiekvieno jūsų
vidinę maldą. Siūlau keletą
apmąstymų; noriu priminti kelis
dalykus, į kuriuos turėtum rimtai
susitelkti ir pats apsvarstyti, – tebus



tai proga visa paversti tyliu pokalbiu
su Dievu, pritaikyti savo dabartinei
būklei ir Viešpačiui padedant
atskirti, kas tavo elgesyje teisinga ir
ką darai blogai, idant malonės
padedamas, galėtum ištaisyti.

Dėkok Viešpačiui už tokią gausybę
gerų darbų, kuriuos nesavanaudiškai
padarei, nes gali giedoti kartu su
Psalmininku: Ištraukė mane iš
klampios duobės, iš mirtinos pelkės,
pastatė mano kojas ant uolos ir
sutvirtino mano žingsnius16.
Atsiprašyk Jo ir už savo apsileidimus
bei klaidingus žingsnius, kai patenki
į pasigailėtiną veidmainystės
labirintą, tvirtindamas, kad troškai
garbės Dievui ir gero artimui, o iš
tikrųjų troškai šlovės sau... Būk
drąsus, būk dosnus ir tark: „Ne, aš
nebenoriu apgaudinėti nei
Viešpaties, nei žmonijos“.

Tokią akimirką kreipkis į
palaimintąją dangaus Motiną, kad ji



priimtų į glėbį ir iš savo Sūnaus
išmelstų tau gailestingumo. Ir tuoj
pat stenkis pasiryžti, nors tau dėl to
skaudėtų, įveik trukdančią kliūtį,
kuri tau ir Dievui gerai žinoma.
Antgamtinio požiūrio trūkumas,
puikybė, geismingumas susivienys ir
tau murmės: „Bet juk tai tik menka,
nereikšminga smulkmena!“ Ilgiau
nesiderėdamas su pagunda, atsakyk:
„Pasiaukosiu ir įvykdysiu ir šį
dieviškąjį reikalavimą!“ Tu labai
teisingai pasielgsi: meilė ypač
įrodoma mažmožiais. Pačios
sunkiausios aukos, kurių iš mūsų
prašo Viešpats, dažniausiai būna
mažytės, bet tokios pat
nepaliaujamos kaip kad širdies
plakimas.

Ar daug pažįsti motinų, atlikusių
nepaprastą žygdarbį? Mažai, labai
mažai. Tačiau didvyriškų, iš tikrųjų
didvyriškų motinų, kurios nekrenta į
akis kaip išskirtinės asmenybės,
kurios niekada netaps garsenybėmis,



– tu ir aš pažįstame daug. Jos gyvena
kiekvieną akimirką atsižadėdamos
savęs, džiaugsmingai aukodamos
savo norus ir pomėgius, savo laiką,
saviraiškos ir sėkmės galimybes, kad
jų vaikų dienos būtų laimingos.

Paieškokime pavyzdžių kasdieniame
gyvenime. Šv. Paulius sako: 
Kiekvienas varžybų dalyvis nuo visko
susilaiko; jie taip daro norėdami gauti
vystantį vainiką, o mes – nevystantį17.
Tik apsidairykite aplinkui. Žiūrėkit,
kaip mielu noru arba raukydamiesi
vyrai ir moterys imasi puoselėti savo
kūną, labai stengiasi saugoti sveikatą,
įgyti kitų pagarbą... Negi mūsų
nejaudina beribė Dievo meilė,
sulaukianti tokio menko žmonijos
atsako? Turime apmarinti tai, kas
turi būti apmarinta, kad mūsų protas
ir širdis būtų dėmesingesni
Viešpačiui.

Daugelio žmonių krikščioniškasis
požiūris buvo taip iškreiptas, kad



apsimarinimą ir atgailą jie suprato
tik kaip „ašutinę“ ir ilgus pasninkus,
apie kuriuos pasakojama
nuostabiose kai kurių šventųjų
biografijose. Pradėdami šį
apmąstymą, padarėme akivaizdžią
prielaidą, kad Jėzų Kristų turime
laikyti iš tikrųjų sektinu pavyzdžiu.
Prieš pradėdamas skelbti savo
mokymą, Jis iš tiesų buvo pasitraukęs
į dykumą, ten išpasninkavo
keturiasdešimt dienų ir
keturiasdešimt naktų18, bet ir prieš
tai, ir paskui taip natūraliai laikėsi
saikingumo dorybės, kad priešai Jį
šmeižikiškai apkaltino, neva Jis esąs 
rijūnas ir vyno gėrėjas, muitininkų ir
nusidėjėlių bičiulis19.

Norėčiau, kad suvoktumėte tikrąją
Mokytojo paprastumo esmę. Jis
viešai nedemonstravo savo atgailos
gyvenimo; To paties jis prašo ir tavęs:
Kai pasninkaujate, nebūkite paniurę
kaip veidmainiai: jie perkreipia
veidus, kad žmonės matytų juos



pasninkaujant. Iš tiesų sakau jums: jie
jau atsiėmė užmokestį. O tu
pasninkaudamas pasitepk [aliejumi]
galvą ir nusiprausk veidą, kad ne
žmonėms rodytumeis pasninkaująs,
bet savo Tėvui, kuris yra slaptoje. Ir
tavo Tėvas, regintis slaptoje, tau
atlygins20.

Šitaip tu turi išgyventi atgailos
dvasią: priešais Dievą ir kaip vaikas;
kaip mažylis, kuris, norėdamas
parodyti savo tėvui, kaip jį myli,
išsižada kokių nors beverčių
brangenybių: ritės, kareivėlio be
galvos, butelio kamščio. Sunku žengti
šį žingsnį, bet meilė galingesnė, ir jis
patenkintas ištiesia ranką.

Leiskite man vėl priminti apie kelią,
kurį Dievas skiria kiekvienam iš
mūsų nueiti, kai kviečia mus tarnauti
Jam pasaulyje, pašventinti kasdienę
veiklą, kad per ją patys taptume
šventi. Kupinas tikėjimo ir liaudiškos
išminties, šv. Paulius moko: Mozės



Įstatyme parašyta: „Neužrišk nasrų
kuliančiam jaučiui!21“ Ir klausia: Bet
argi Dievui terūpi jaučiai? O gal jis iš
tiesų taiko mums? Juk dėl mūsų buvo
parašyta, kad artojas turi arti su
viltimi ir kūlėjas turi kulti su viltimi
gauti savo dalį22.

Krikščionio gyvenimas niekada nėra
įspraustas į pareigų rėmus, dėl kurių
siela turėtų kęsti didžiulę įtampą; jis
prisitaiko prie aplinkybių kaip
pirštinė prie rankos, tad ir mes, su
malda bei apsimarinimu atlikdami ir
didelius, ir mažus kasdienius
darbus,turime niekada neprarasti
antgamtinio požiūrio. Tikėkite,
Dievas karštai myli savo kūrinius;
kaip ištvertų asilas, jeigu jam niekas
neduotų ėsti, jeigu jis neturėtų
poilsio jėgoms atgauti arba nuolat
būtų smarkiai mušamas? Tavo kūnas
kaip asilas, – asilas buvo Dievo sostas
Jeruzalėje, – nešantis tave ant savo
kupros dieviškaisiais žemės keliais:
reikia jį prižiūrėti, kad neišsuktų iš



Dievo kelio, ir paraginti, kad risnotų
taip džiugiai ir smagiai, kaip galima
tikėtis iš asilo.

Atgailos dvasia

Ar tu jau stengiesi, ar jau esi
pasirengęs nuoširdiems
pasiryžimams? Prašyk Viešpatį, kad
padėtų Tau eikvoti jėgas iš meilės
Jam; teikti viskam išgryninantį
apsimarinimo kvapsnį; uoliai Jam
tarnauti, nesipuikuojant, tyliai, taip,
kaip eikvoja save lempelė, žibanti
prie tabernakulio. O jei dabar
nežinotum, kaip konkrečiai atsakyti į
dieviškuosius reikalavimus, kurie
tvinksi tavo širdyje, atidžiai
paklausyk manęs.

Atgailauti – tai uoliai laikytis
nusistatyto tvarkaraščio, net jei tavo
kūnas priešinasi arba tavo protas
nori pasinerti į tuščias svajones.
Atgailauti – tai laiku keltis. Arba
neatidėlioti be svarbios priežasties



darbo, kuris tau sunkesnis arba
kuriam reikia daugiau pastangų.

Atgaila yra ir mokėjimas suderinti
įsipareigojimus Dievui, kitiems ir
sau, pasireiškiantis reiklumu pačiam
sau, kad rastum laiko kiekvienam
dalykui. Turi atgailos dvasią, kai
laikaisi savo maldos plano, nors ir
stinga noro, esi nuvargęs ar išsekęs.

Atgaila – didžiausios artimo meilės
kupinas elgesys su kitais, pirmiausia
su saviškiais. Tai jautrus rūpinimasis
kenčiančiais, ligoniais, tais, kurie
patiria išmėginimus. Tai mokėjimas
kantriai atsakyti įkyruoliams ir
trukdytojams, atidėti ar pakeisti savo
planus, kai to reikia susiklosčius tam
tikroms aplinkybėms, o ypač –
paisant gerų ir teisingų kitų interesų.

Atgaila – gebėjimas daugybę mažų
kasdieniškų nesklandumų kęsti su
gera nuotaika; nemesti savo darbo,
net jei ir išblėstų entuziazmas, su
kuriuo iš pradžių jo ėmeisi;



nesiraukant, su dėkingumu valgyti
tai, kas tau duodama.

Atgaila tėvams ir apskritai visiems,
kurie turi vadovauti ar auklėti, –
taisyti, kai būtina, atsižvelgiant į
klaidos prigimtį ir sąlygas to, kuriam
reikia pagalbos, nepaisant riboto ar
sentimentalaus subjektyvumo.

Atgailos dvasia neleidžia mums be
saiko prisirišti prie mūsų didingų
ateities planų, kurių metmenyse jau
esame numatę pagrindinius akcentus
ir potėpius. Kokį džiaugsmą teikiame
Dievui, atsisakydami savo
keverzonių, mėgėjiškų teplionių ir
leisdami, kad Jis pats parinktų
akcentus ir spalvas, kurios Jam
labiausiai patinka!

Galėčiau ir toliau vardyti gausybę
atgailos smulkmenų, kurias tu gali
panaudoti, o aš paminėjau tik dabar
man atėjusias į galvą, kad vis labiau
priartėtum prie Dievo ir prie savo
artimo. Aš nurodžiau tau šiuos



pavyzdžius, pabrėžiu, ne dėl to, jog
niekinu didžiąsias atgailas;
priešingai, jos yra šventos ir geros,
netgi būtinos, kai Viešpats mus
pašaukia į šį kelią, dvasios vadovui
pritariant. Bet įspėju tave, kad
didžiąsias atgailas kartais lydi dideli
nuopuoliai, kurių priežastis –
puikybė. O jei mes nuolat stengiamės
patikti Dievui savo mažomis
kovomis, pavyzdžiui, šypsomės, kai
visai nenorime; patikėk, kad šypsena
kartais atsieina daugiau nei valanda
„ašutinės“, – šitaip neduodame
dingsties puikybei arba išvengiame
kvailo naivumo laikyti save didžiais
herojais. Pasijusime lyg vaikai,
tegalintys padovanoti menkniekių
savo tėvui, kuris labai džiaugsmingai
juos priima.

Taigi ar krikščionis visada turi būti
apsimarinęs? Taip, bet iš meilės.
Kadangi savo pašaukimo lobį mes
nešiojamės moliniuose induose, kad
būtų aišku, jog ta galybės gausa



plaukia ne iš mūsų, bet iš Dievo. Mes
visaip slegiami, bet nesugniuždyti;
mes svyruojame, bet neprarandame
vilties. Mes persekiojami, bet
neapleisti; mes parblokšti, bet nežuvę.
Mes visuomet nešiojame savo kūne
Jėzaus merdėjimą, kad ir Jėzaus
gyvybė apsireikštų mūsų kūne23.

Gal mes iki šiol nesijautėme esą
raginami ištikimai sekti Kristaus
pėdomis. Gal nebuvome suvokę, kad
savo mažus išsižadėjimus galime
sujungti su Jo atsiteisimo auka: už
mūsų nuodėmes, už visų laikų
žmonių nuodėmes, už Liuciferio, ir
toliau priešgyniaujančio Dievui savo 
non serviam! – netarnausiu, blogus
darbus. Kaip galėsime
neveidmainiaudami sakyti:
„Viešpatie, nuodėmės, kurios žeidžia
Tavo meiliausią Širdį, skaudina ir
mane“, jei nepasiryžtame atsisakyti
mažmožio arba paaukoti mažytės
aukos Jo Meilės garbei. Atgaila,
tikrasis noras atsiteisti, mus skatina



atiduoti save, pažadina artimo meilę.
Atiduodame save, kad atsiteistume, ir
mylime kitus, kad padėtume jiems,
kaip Kristus mums padėjo.

Nuo šiol skubėkite mylėti. Meilė
neleis mums skųstis, maištauti.
Teisybė, mes dažnai patiriame
sunkumus, betskundžiamės; taip ne
tik švaistome Dievo malonę, bet ir
neleidžiame, kad ateityje mūsų ko
nors prašytų. Hilarem enim datorem
diligot Deus24 – Dievas myli linksmą
davėją. Dievas myli tą, kuris duoda
su džiaugsmu, trykštančiu iš
mylinčios širdies, kuris atiduoda
save Dievui neapsimetinėdamas,
nesivaipydamas, tarsi darytų
malonę.

Iš naujo pažvelk į savo gyvenimą ir
prašyk atleidimo už vieną ar kitą
mažmožį, kurį primena tavo sąžinė;
už blogas kalbas, už mintis, nuolat
besisukančias apie tave patį; už
perdėtą kritiškumą, kuris kelia tau



nerimą ir nuolatinius
nemalonumus!.. Juk galėtumėte būti
tokie laimingi! Viešpats nori, kad
keliaudami tais keliais, kuriuos nuėjo
Jis pats, būtume patenkinti, kupini
džiaugsmo! Juk nelaimingi esame tik
tada, kai savo noru klaidžiojame
egoizmo ir gašlumo, o dar blogiau –
veidmainystės keliu.

Visi krikščionio darbai ir poelgiai
turi būti nuoširdūs, o elgesys
dvasingas – jis turi atspindėti
Kristaus dvasią. Jei kam nors šiame
pasaulyje ir pridera būti nuosekliam,
tai pirmiausia krikščioniui, nes jis
turi pagausinti gautą dovaną25,
skleisti tiesą, kuri padaro mus laisvus
ir išgelbsti26. „Tėve, – klausite manęs,
– ką turėčiau daryti, kad mano
gyvenimas būtų toks nuoširdus?“
Jėzus Kristus savo Bažnyčiai davė
visas būtinas priemones: Jis mus
išmokė melstis, bendrauti su Jo
dangiškuoju Tėvu; Jis atsiuntė mums
savo Dvasią, Didįjį Nepažįstamąjį,



veikiantį mūsų sieloje; Jis paliko
mums regimus malonės ženklus –
sakramentus. Naudokis jais. Stiprink
savo maldos gyvenimą. Melskis
kasdien. Ir niekada neatsisakyk nešti
malonios Viešpaties Kryžiaus naštos.

Jėzus pakvietė tave kaip gerą mokinį
sekti juo, kad savo žemiškąjį kelią
nueitum skleisdamas ramybę ir
džiaugsmą, kurių negali duoti
pasaulis. Todėl, pabrėžiu, turime
žengti juo nebijodami nei gyvenimo,
nei mirties, nesistengdami žūtbūt
išvengti skausmo, kuris krikščioniui
visada yra būdas apsivalyti ir proga
iš tikrųjų mylėti savo brolius,
pasinaudojant daugybe kasdienio
gyvenimo aplinkybių.

Baigiu šiuos apmąstymus, kuriais
mėginau sužadinti tavo sielą, kad
atsilieptum kokiais nors
pasiryžimais, tegul ir negausiais, bet
aiškiais. Galvok apie tai, jog Dievas
nori, kad būtum laimingas, ir, jei



savo ruožtu padarysi viską, ką gali,
tu būsi laimingas, labai laimingas,
beprotiškai laimingas, net jei ir
niekada nepaliausi nešęs Kryžiaus.
Nuo šiol šis Kryžius nebeatrodys tau
bausmė; tai sostas, kuriame
viešpatauja Kristus. O šalia Kristaus –
Jo ir mūsų Motina Švenčiausioji
Mergelė Marija teiks tau stiprybės,
reikalingos ryžtingai žengti Jos
Sūnaus pėdomis.

1 Jn 14,6.

2 Žyd 13,8.

3 Lk 18,42.

4 Mt 11,29.

5 Mt 16,24.

6 Žr. Mt 4,1–11; Mt 8,20; Mt 8,24; Mt
12,1; Mt 21,18–21; Lk 2,6–7; Lk 4,16–
30; Lk 11,53–54; Jn 4,6; Jn 11,33–35 ir
t.t.

7 Ef 5,1–2.



8 Tariamas Makarijus, Homiliae, 12, 5
(PG 34, 559).

9 Mt 16,25–26.

10 Žr. Pat 24,16.

11 Mt 11,28.

12 Ps 43,2.

13 Šv. Didysis Grigalius, Moralia, 2, 8,
43–44 (PL 75, 844–845).

14 2 Tim 1,9.

15 Žr. Mk 15,21.

16 Ps 40,3.

17 1 Kor 9,25.

18 Žr. Mt 4,1–11.

19 Lk 7, 34.

20 Mt 6,16–18.

21 Įst 25,4.



22 1 Kor 9,9–10.

23 2 Kor 4,7–10.

242 Kor 9,7.

25 Žr. Lk 19,13.

26 Žr. Jn 8,32.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/viespaties-pedomis/
(2026-02-09)

https://opusdei.org/lt-lt/article/viespaties-pedomis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/viespaties-pedomis/

	„Viešpaties pėdomis“
	Krikščionio kelias
	Žvelgiant į tikslą
	Kaip širdies plakimas
	Atgailos dvasia


