
opusdei.org

Vidinė tyla
skaitmeninėje eroje

Skambučiai, žinutės, įrašai
socialiniuose tinkluose,
pranešimai… elektroniniai
prietaisai pakeitė mūsų būdą
suvokti tikrovę. Kaip elgtis, kad
technologijos taptų pagalba
gyvenime, kuriuo trokštame
tarnauti Dievui ir kitiems
žmonėms?

2024-09-27

Naujųjų technologijų dėka mus kas
akimirką pasiekia vis daugiau
informacijos. Nebestebina, kad



nuolat vis kažką sužinome apie
pačius tolimiausius kraštus. Kaskart
vis paprasčiau žinoti, kas vyksta.
Tačiau turbūt atsiranda ir naujų
iššūkių, ypač šis – kaip naudotis
tomis informacinėmis priemonėmis?

Prieinamos informacijos kiekio
padidėjimas reikalauja ugdyti
kiekvieno iš mūsų nusistatymą
apmąstyti mus supančią aplinką.
Kitaip tariant, gebėjimą atskirti, kuri
informacija vertinga, o kuri – ne.
Kartais tai sudėtinga, nes mus
„pasiekiančios informacijos kiekis
viršija mūsų gebėjimą apmąstyti ir
įvertinti, neleidžia išreikšti savęs
subalansuotai ir korektiškai.“1 Jeigu
prie viso to prisideda ir tai, kad
socialinės komunikacijos priemonės
nuolat įvariais būdais reikalauja
mūsų dėmesio (žinutės, vaizdai,
muzika), tampa akivaizdi rizika
įprasti bandyti iš karto į visa tai
reaguoti ir apleisti tai, kuo dar prieš
akimirką užsiėmėme.



Tyla yra komunikacijos proceso dalis,
ji sukuria laiką įsisavinti tai, ką
sužinojome, ir tinkamai atsiliepti
pašnekovui: „Klausomės ir geriau
pažįstame patys save; atsiranda
mintis ir ji įgyja gelmę, aiškiau
suprantame, ką norime pasakyti ir ko
tikimės iš kito žmogaus;
pasirenkame, kaip save išreikšti“.2

Krikščionio gyvenime tyla užima
labai svarbią vietą, nes tai sąlyga
puoselėti vidinį susitelkimą, kuris
įgalina išgirsti Šventosios Dvasios
balsą ir sekti jos įkvėpimais. Šv.
Chosemarija siejo tylą, vaisingumą ir
veiksmingumą3, o popiežius
Pranciškus prašo maldos, „kad mūsų
laiko vyrai ir moterys, dažnai
spaudžiami šurmulio, atrastų tylos
vertingumą ir gebėtų klausytis Dievo
bei brolių ir seserų.“4 Kaip ugdyti
tokį susitelkimą naujųjų technologijų
persmelktoje aplinkoje?



Mūsų sąjungininkė
susivaldymo dorybė

Šv. Chosemarija kalba apie patirtį,
kurioje lengvai atpažįstame save:
„Sakai: ‘Netinkamiausiomis
akimirkomis mano galvoje knibždėte
knibžda reikalų...’ Todėl patariu
stengtis skirti laiko vidinei tylai… ir
sergėti išorinius bei vidinius
jutimus“.5 Norint puoselėti
susikaupimą, kuris leistų sutelkti visą
dėmesį turimai užduočiai ir
galėtume ją pašventinti, būtina
ugdyti gebėjimą sergėti jutimus. Tai
ypač susiję su technologinėmis
priemonėmis, kuriomis – kaip ir
visais materialiniais gėriais – dera
naudotis saikingai.

Susivaldymo dorybė yra mūsų
sąjungininkė, kad apgintume vidinę
laisvę skaitmeninėje erdvėje.
Susivaldymas – tai viešpatavimas,6

nes kreipia mūsų polinkius gėrio link
naudojantis materialinėmis



priemonėmis. Skatina teisingai
naudotis daiktais, padeda teisingai
spręsti apie jų vertę – taip, kaip dera
Dievo vaiko orumui.

Šventumo idealas neleis apsiriboti
klausimu, ar kažkas yra leistina („ar
galima?“). Paklauskime savęs, ar tai
mane priartins prie Dievo?
Prasmingas šv. Pauliaus atsakymas
korintiečiams: „’Viskas man valia!’
Bet ne viskas naudinga! ‘Viskas man
valia!’ Bet aš nesiduosiu
pavergiamas!“7 Apaštalo žodžiai apie
savitvardą įgyja aktualumo, kai
svarstome apie kai kurias
informatines priemones ar
paslaugas, kurios, nors ir teiktų
kokios nors tiesioginės ir greitos
naudos, skatina nuolatinį
kartojimąsi. Gebėti nustatyti ribas
naudojantis šiomis priemonėmis
padės išvengti nerimo arba, kai
kuriais atvejais, ir tam tikros
priklausomybės. Galėtų būti
naudingas šis trumpas patarimas:



„Įprask sakyti ‘Ne’“8, kuris pagrįstas
raginimu imtis pozityvios kovos, kaip
paaiškindavo pats šv. Chosemarija:
„Nes ši pergalė dovanoja ramybę
mūsų širdžiai, ir ramybę, kurią
nešame į savo šeimos namus –
kiekvienas į savuosius –, bei ramybę,
kurią nešame visuomenei bei visam
pasauliui.“9

Naujųjų technologijų naudojimas
priklauso nuo kiekvieno žmogaus
aplinkybių ir poreikių. Tad
kiekvienas savo srityje, padedamas
kito žmogaus patarimo, turės atrasti
savo saiką. Visada verta savęs
paklausti, ar naudojuosi
priemonėmis su susivaldymo dorybe.
Pavyzdžiui, elektroninės žinutės
parodo artumą bičiuliui, tačiau jeigu
jų tiek daug, kad verčia nuolat
pertraukinėti darbą ar mokymąsi, tai
ko gero pasiduodame
paviršutiniškumui ir švaistome laiką.
Tokiu atveju savitvarda padės įveikti
nekantrumą ir atidėti atsakymą



vėlesniam metui, kad galėtume imtis
veiklos, kuri reikalauja susikaupimo,
arba tiesiog skirti dėmesį žmogui, su
kuriuo kalbamės.

Kai kurie vidiniai nusistatymai
padeda puoselėti susivaldymo
dorybę šioje srityje. Pavyzdžiui,
apriboti prisijungimą prie tinklo nuo
numatytos valandos, nustatyti, kiek
kartų per dieną tikrinti socialinį
tinklą ar elektroninio pašto dėžutę,
atjungti savo prietaisus naktį, vengti
jais naudotis valgant ar susikaupimui
skirtu metu, pavyzdžiui, per
rekolekcijas. Galime prisijungti prie
internetu tinkamoje vietoje ir laiku,
vengdami naršyti be konkretaus
tikslo, taip rizikuodami užtikti
turinio, kuris nesuderinamas su
krikščionišku požiūriu į gyvenimą,
arba tiesiog vengti švaistyti laiką
paviršutiniškumams.

Įsitikinimas, kad mūsų kilniausi
idealai viršija polinkį patenkinti



ūmius impulsus vienu paspaudimu,
teikia prasmę pastangoms puoselėti
susivaldymo dorybę. Šios dorybės
dėka ugdome tvirtą asmenybę, o
gyvenime išryškėja tai, ką dildo
susivaldymo stoka – išmokstama
pasirūpinti kitais, pasidalinti su
visais savo gėrybėmis, imtis didžių
darbų10.

Mokymosi svarba

Gebėjimas mokytis, kuris ugdo
troškimą pažinti tai, kas kilnu, yra
susijęs su susivaldymu. Šv. Tomas
Akvinietis apibūdina studiositas
dorybę kaip „tam tikrą užsidegimą
įgyti žinių apie dalykus,“11 o tai
reikalauja įveikti patogumą ir
tingumą. Kuo uoliau naudojame
protą ką nors pažinti, tuo stipresnis
tampa troškimas pažinti ir išmokti.

Troškimas pažinti praturtina, kai jis
skatina tarnauti kitiems žmonėms ir
padeda tyra širdimi mylėti pasaulį.



Suprantama, kad norime žengti koja
kojon su mus supančiais kultūriniais
ir socialiniais pokyčiais, nes visą
tikrovę norime priartinti prie Dievo.
Tačiau tai labai skiriasi nuo
nenuilstamo domėjimosi visais mus
supančios aplinkos reiškiniais,
pavyzdžiui, noru sužinoti viską ir
nepraleisti nė vienos naujienos. Toks
netvarkingas polinkis vestų link
paviršutiniškumo, proto
išsiblaškymo, apsunkintų bendrystę
su Dievu, atimtų troškimą
apaštalauti.

Naujosios technologijos plečia
prieinamus informacijos šaltinius ir
yra vertinga pagalba siekiant
susipažinti su pačiais įvairiausiais
klausimais – nuo akademinio tyrimo
iki vietos šeimos atostogoms. Vis
dėlto, ir čia esama įvairių
netvarkingo noro pažinti apraiškų –
kartais galima apleisti domėjimąsi
tuo, kas yra pareiga, ir imtis „mažiau
naudingo tyrimo.“12 Pavyzdžiui, kai



sutelkiame dėmesį į žinutę ar kokį
nors atnaujinimą užuot mokęsi ar
dirbę.

Nežabotas smalsumas, kurį šv.
Tomas apibūdina kaip „klajojančios
dvasios neramumas“13 gali privesti
prie tam tikro abejingumo (acedia) –
širdies liūdesio, sunkulio sielos, kuri
negeba atsiliepti į savo pašaukimą
sutelkdama dėmesį ir pastangas
bendrauti su artimu žmogumi ir
Dievu. Tokia būsena suderinama su
tam tikru dvasios ir kūno
negebėjimu išsėdėti vietoje, kuris tik
parodo vidinį nestabilumą. Kita
vertus, gebėjimas mokytis padeda
išlaikyti jėgas dirbant bei
bendraujant su žmonėmis, padeda
gerai išnaudoti laiką ir net padeda
atrasti malonumą užsiimti dalykais,
kurie reikalauja proto pastangų.



Saugoti laiką tylai

Susivaldymas ruošia kelią šventumo
link, nes sukuria vidinę tvarką, kuri
leidžia išlaikyti protą ir valią tame,
ką turime savo rankose: „Ar iš
tikrųjų nori būti šventas? –Atlik
mažą kiekvienos akimirkos pareigą:
daryk tai, ką privalai, ir atsidėk tam,
ką darai.“14 Kad gautų Dievo malonę,
kad judėtų šventumo link,
krikščionis turi sutelkti savo dėmesį
tai veiklai, kurią jam skirta
pašventinti.

Ar naujosios technologijos skatina
paviršutiniškumą? Priklauso nuo to,
kaip jomis naudojamės. Žinoma,
svarbu deramai priimti įspėjimą dėl
išsiblaškymo: „Išsiblaškymas. –Leidi,
kad pojūčiai ir galios gertų iš bet
kurios balos. Ir štai kur tai nuveda:
esi netvirtas, nedėmesingas,
užsnūdusia valia, o geidulingumas
sužadintas.“15



Akivaizdu, kad kai pasiduodame
išsiblaškymui naudodamiesi telefonu
ar internetu, atsiranda kliūčių augti
maldos gyvenime. Vis dėlto,
krikščioniškas nusiteikimas padeda
išlikti ramiems įvairiomis mūsų
dienų gyvenimo aplinkybėmis: „Mes,
Dievo vaikai, turime būti
kontempliatyvūs: žmonės, kurie
minios triukšme moka rasti tylą
sielos, esančios nuolatiniame
pokalbyje su Viešpačiu: ir žvelgti į Jį
taip, kaip žvelgiama į Tėvą, kaip
žvelgiama į Draugą, kurį beprotiškai
mylime.“16

Šv. Chosemarija pažymėjo, kad tyla
yra tarsi vidinio gyvenimo
durininkas17 ir todėl ragino
tikinčiuosius, gyvenančius pasaulio
viduryje, sergėti didesnio susitelkimo
akimirkas derančias su intensyviu
darbu. Jis teikė ypač didelę svarbą
pasirengimui šventosioms Mišioms.
Aplinkoje, kuri yra persmelkta
naujosiomis technologijomis,



krikščionys turi sugebėti rasti laiko
bendrauti su Dievu sutelkdami
jutimus, vaizduotę, protą, valią. Kaip
ir pranašas Elijas, atrandame
Viešpatį ne gamtos jėgų triukšme, o 
švelnios tylos balse18.

Susitelkimas sukuria erdvę pokalbiui
su Jėzumi Kristumi, kuris prašo
atidėti kitus dėmesio reikalaujančius
užsiėmimus. Maldoje mūsų prašoma
atsiriboti nuo to, kas mus galėtų
išblaškyti. Dažnai pravers ir fizinis
atsiribojimas, pavyzdžiui, išjungiant
mobiliojo telefono pranešimus,
naudojamas programėles, o kartais –
tiesiog išjungiant patį prietaisą. Tai
metas nukreipti žvilgsnį į Viešpatį ir
palikti visa kita Jo rankose.

Kita vertus, tyla skatina sutelkti
dėmesį į kitus žmones ir stiprina
brolystę, kad atrastume asmenis,
kuriems reikia paramos, meilės,
šilumos19. Dabar, kai atrodo, jog
technologinės priemonės tarytum



verčia visą dieną pripildyti
iniciatyvų, užsiėmimų, šurmulio,
verta nutilti išorėje ir viduje.
Popiežius Pranciškus, kalbėdamas
apie komunikacijos priemones mūsų
dienų kultūroje paragino
„susigrąžinti tam tikrą lėtumo ir
ramybės pajautimą. Tai reikalauja
laiko ir gebėjimo saugoti tylą, kad
klausytumės. (...) Jeigu tikrai
trokštame išgirsti kitus, tada
išmoksime žvelgti į pasaulį kitomis
akimis ir įvertinti žmogišką patirtį
taip, kaip ji pasireiškia skirtingose
kultūrose ir tradicijose.“20 Pastangos
ugdyti savyje asmeninį nusistatymą
klausytis ir kurti tylos erdvę atveria
mus kitiems žmonėms, bet ypač
Dievo veikimui mūsų širdyse bei
pasaulyje.



1 Pranciškus, Žinia Pasaulinės
socialinio komunikavimo dienos
proga, 2014 m. sausio 24 d.

2 Benediktas XVI, Žinia Pasaulinės
socialinio komunikavimo dienos
proga, 2012 m. sausio 24 d.

3 Vaga, 300 ir 530.

4 Pranciškus, Bendroji maldos
intencija 2013 m. rugsėjo mėnesiui.

5 Vaga, 670.

6 Plg. Dievo bičiuliai, 84.

7 1 Kor 6, 12.

8 Kelias, 5.

9 Šv. Chosemarija, užrašai iš
pasisėdėjimo, 1972 m. spalio 28 d.

10 Dievo bičiuliai, 84.

11 Šv. Tomas Akvinietis, S. Th.II-II, q.
166, a. 2 ad 3.



12 Šv. Tomas Akvinietis, S. Th.II-II, q.
167, a. 1 resp.

13 Šv. Tomas Akvinietis, De Malo, q.
11, a. 4.

14 Kelias, 815.

15 Kelias, 375.

16 Kalvė, 738.

17 Kelias, 281.

18 1 Kar 19, 11-13.

19 Pokalbiai, 96.

20 Pranciškus, Žinia Pasaulinės
socialinio komunikavimo dienos
proga, 2014 m. sausio 24 d.

J.C. Vásconez ‒ R. Valdés



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/vidine-tyla-skaitmenineje-

eroje/ (2026-02-08)

https://opusdei.org/lt-lt/article/vidine-tyla-skaitmenineje-eroje/
https://opusdei.org/lt-lt/article/vidine-tyla-skaitmenineje-eroje/
https://opusdei.org/lt-lt/article/vidine-tyla-skaitmenineje-eroje/

	Vidinė tyla skaitmeninėje eroje
	Mūsų sąjungininkė susivaldymo dorybė
	Mokymosi svarba
	Saugoti laiką tylai


