
opusdei.org

Ugdyti širdį

Vaiko ugdymas yra tėvų teisė ir
pareiga, perduodamos iš kartos
į kartą. Galima sakyti, kad
vaikas, kaip asmenybė, yra
svarbiausias tėviškos meilės,
besiremiančios Dievu, tikslas.
Ugdymas atsiskleidžia kaip
tęsinys meilės, kuri davė
pradžią vaiko gyvybei ir per
kurią tėvai trokšta jam duoti
priemones, reikalingas laimei,
savo vietos žemėje atradimui,
tiek kūnu, tiek dvasia.

2020-09-07



Krikščionys tėvai kiekviename vaike
mato Dievo pasitikėjimo įrodymą, o
geras vaikų ugdymas, kaip sakydavo
šv. Josemaría, yra geriausias verslas;
verslas, kuris prasideda vaiko
pradėjimo akimirką ir žengia
pirmuosius žingsnius jausmų ir
meilės moksle. Jeigu tėvai vienas kitą
myli ir vaike mato savo abipusio
atsidavimo kulminaciją, tuomet
vaiką ugdys meilėje ir meilei. Kitaip
tariant, tėvai pirmieji turi mokyti
vaiką meilės, mokyti įvardyti savo
jausmus ir pasiekti vidinę ramybę.

Vaikystėje jausmai formuojami
ypatingai. Vėliau, bręstant, gali
pasirodyti krizės, o tėvai turi
bendradarbiauti su vaiku, padėti jam
jas įveikti. Jei nuo mažens vaikas
buvo mokomas stabilumo ir
ramybės, turėtų be problemų įveikti
sunkias akimirkas. Be to, jausmų
pusiausvyra teigiamai veikia
gebėjimų, proto ir valios raidą; be



jausmų harmonijos dvasinė raida yra
gerokai sudėtingesnė.

Logiška sąlyga gero vaiko jausmų
pagrindo sukūrimui yra tėvų darbas
tobulinant savo asmeninę emocinę
pusiausvyrą. Kaip tai padaryti?
Gerinti santykius visoje šeimoje,
rūpintis savo santuoka, rodyti –
išlaikant ribas – savo nuolatinę,
abipusę meilę prie vaikų.

Kartais gali atrodyti, kad jausmai
geba išklibinti auklėjimo (disciplinos)
klimatą šeimoje. Taip yra todėl, kad
jie atsiranda staiga, išslysta iš mūsų
kontrolės ir negalime jų pakeisti. Gali
netgi atsitikti, kad traktuosime juos
kaip neigiamą reiškinį, nes nuodėmė
įvedė netvarką į mūsų emocijas. Jos
gali trukdyti racionaliai veikti.

Jausmai formuojasi ypač vaikystėje.
Meilės mokymasis prasideda
namuose, o pirmieji jos mokytojai
yra tėvai, ką ir pabrėžiame
straipsnyje apie šeimą.



Asmenybės šaknys

Abejingas ar netgi neigiamas
nusiteikimas, randamas daugelyje
religijų ir moralinių tradicijų, stipriai
kontrastuoja su Dievo žodžiais,
nukreiptais į pranašą Ezekielį:
„Duosiu jiems kitą širdį <...>, kad
gyventų pagal mano įstatus, laikytųsi
mano įsakų ir juos vykdytų“ [1].
Gebančios mylėti širdies turėjimas
atsiskleidžia kaip tikrovė sukurta su
tikslu įvykdyti Dievo valią: todėl
nesutvarkyti jausmai nėra pernelyg
geros širdies vaisius, bet blogos
širdies, kurią reikia gydyti, turėjimo
pasekmė.

Taip pasakė Jėzus: „Geras žmogus iš
gero savo širdies lobyno ima gera, o
blogasis iš blogo lobyno ima bloga. Jo
burna kalba tai, ko pertekusi širdis“ 
[2]. Iš širdies kyla dalykai, kurie
suteršia žmogų [3]. Bet taip pat ir
viskas, kas gera.



Žmogui reikia jausmų – jie yra
stiprus akstinas veikti. Kiekvienas iš
mūsų linksta prie to, ką mėgsta, o
ugdymo esmė yra jungti tą polinkį su
žmogaus gėriu.

Reikia elgtis deramai, tačiau ir
įvertinti aistrą – ar egzistuoja kas
nors labiau natūralaus nei motinos
meilė vaikui? Toji meilė ją skatina
imtis pasiaukojimo kupinų veiksmų,
atliekamų su džiaugsmu. Dėl to,
nemalonioje situacijoje yra daug
veiksmingiau ta situacija pasiremti:
tam tikru metu vaiko pastebėta
„bjaurastis“ ar blogo elgesio
neteisybė gali tapti stipresniu
motyvu kažko nedaryti, nei
tūkstančiai racionalių argumentų.

Be abejonės, neturėtume to painioti
su sentimentaliąja moralumo vizija.
Nėra taip, kad etinis gyvenimas ir
santykis su Dievu turi remtis tik
jausmais. Kaip visada, pavyzdys yra
pats Kristus – Jame, tobulame



žmoguje, matome, kad jausmai ir
aistros yra pavaldžios veikimui:
Jėzus stoja akistaton su mirties
tikrove, daro stebuklus. Getsemanėje
matome maldos jėgą, kuri atneša
gyvų jausmų bangą; taip pat jaučia
pyktį – pateisintą – kai atstato
Šventyklos orumą [4].

Jei kažko tikrai trokštame, tuomet
suprantama, kad mus valdo aistra.
Tačiau tai nereiškia, kad galime sau
leisti, kad mus vestų emocijos.
Pirmiausia, gerai yra dirbti su galva –
jausmas remia mūsų protingumą,
padaro taip, kad tai, kas gera yra taip
pat ir malonu; protas, iš kitos pusės,
suteikia šviesos, harmonijos ir
vienybės mūsų jausmams.
Pastebėkime, kad nėra konstruktyvu
matyti ką nors, kas tik vykdo savo
pareigas, be noro, neįdėdamas
širdies į savo darbą.

Palengvinti širdies apvalymą



Žmogaus gyvenime jausmų paskirtis
yra palengvinti veiksmus, valdomus
valios. O ne trukdyti ar aptemdyti jo
asmenį. „Moralės požiūriu žmogus
yra tobulas, kai jį kreipia į gėrį ne
vien jo valia, bet ir jausmai, kaip
pasakyta psalmėje: „Mano širdis ir
kūnas gieda iš džiaugsmo gyvajam
Dievui“ (Ps 84, 3) [5].

Todėl neturėtume slopinti ar slėpti
mūsų jausmų lyg kažką blogo,
atstumiančio. Nepaisant to, kad
gimtoji nuodėmė jausmus išblaškė,
bet jų prigimties nepanaikino,
nesulaužė jų ir taip pat galutinai ir
negrįžtamai jų nesunaikino. Tereikia
teigiamai valdyti mūsų emocijas,
nukreipiant jas link tikrojo gėrio –
meilės Dievui ir žmonėms. Būtent
todėl ugdytojai, o pirmiausiai tėvai,
turi rūpintis, kad jų auklėtinis, jei tai
tik įmanoma, jaustų malonumą
darydamas gera.



Jausmingumo formavimas
pirmiausia reikalauja palengvinti
vaikams savęs pažinimą, savęs
pajautimą, proporcingai tikrovei,
kuri pažadino jų jautrumą. Čia
svarbu padėti suprasti savo jausmą
iki pat jo priežasties. Tokio
pamąstymo dėka vaikas gali
susitvarkyti su tam tikra situacija dar
prie jos ištakų, modifikuodamas savo
blogos jausenos priežastį ar
suvaldydamas perteklines emocijas
pažiūrėdamas į tą situaciją
objektyviai. Taip vaikas geriau save
pažins ir lengviau gebės jausmų
pasaulį nukreipti jam tinkama
linkme.

Tam tikromis aplinkybėmis,
pavyzdžiui, artimo mirties, rimtos
ligos ar „likimo išbandymų“ metu,
negalima bus pakeisti tikrovės ir
ateis metas išmokti priimti įvykius
kaip ateinančius iš Dievo, kuris mus
myli tėviška meile.



Be to, ugdytojai gali paruošti vaiką ar
paauglį savyje ir kituose atpažinti ir
įvardyti konkrečius jausmus. Reikia
organizuoti progas, pavyzdžiui, filmų
ar literatūros kūrinių pagalba, kad
vaikai mokytųsi tinkamai emociškai
reaguoti, ir padėti jiems formuoti
žmogaus jausmų pasaulį. Kiekvienas
išgirstas ar pamatytas pranešimas
išjudina mūsų jausmus konkrečia
linkme, pratina mus žiūrėti į pasaulį
tam tikru būdu.

Priklausomai nuo vaiko amžiaus –
šia prasme, ugdymo įtaka yra
didesnė mažiems vaikams –
nuotykių, romantinės, paslaptingos
istorijos gali prisidėti žadinant
reikiamus jausmus situacijose, kurios
tų jausmų reikalauja: pykčio dėl
neteisybės, užuojautos silpnesniems,
žavėjimosi pasiaukojimui, meilės
grožiui. Tai prisidės prie troškimo
išgyventi tokius jausmus, nes jie yra
gražūs, ir yra tobulumo bei kilnumo
šaltinis.



Susidomėjimas geromis istorijomis,
tinkamas nukreipimas taip pat
išugdo ir gerą skonį bei gebėjimą
atmesti tai, kas nevertinga. Tokiu
būdu stipriname kritinį mąstymą ir
padedame pastebėti gero tono
trūkumą, kuris kartais iškreipia
„šedevrą“ iki beskonybės ir
susivaldymo trūkumo. Ypač taip
vadinamojo „pirmojo pasaulio“
visuomenėse yra priimta bendroji
„spontaniškumo“ ir „natūralumo“
koncepcija, dažnai esanti tolima
tikrajam menui ir grožiui.

Kas pripranta prie tokios atmosferos,
nepriklausomai nuo amžiaus, ims
praradinėti asmeninį jautrumą ir
pradės nepaisyti savo jausminių
reakcijų arba vesti jas iki gyvuliško
lygio.

Tėvai turi mokyti vaikus, kaip
atmesti vulgarumą, taipogi ir tuomet,
kai reikalas eina ne tik apie kūną.



Be to, reikia priminti, kad jausmų
formavimas nėra tapatu
seksualiniam švietimui. Pastarasis
sudaro tik dalį visos jausmų gamos.
Akivaizdu, kad jei mums pavyks
sukurti pasitikėjimo atmosferą
namuose, tėvams bus daug
paprasčiau kalbėti apie žmogiškos
meilės vertę ir duoti vaikams,
žingsnis po žingsnio, jausmus ir
dorybes formuojančias priemones,
kad tinkamai būtų nukreiptas ir šis
jų gyvenimo aspektas.

Širdis Kristaus akimis

Emocijos formavimo esmė
pirmiausiai yra formuoti didelę širdį,
gebančią iš tikrųjų mylėti Dievą ir
žmones, pasiruošusią „dalytis
aplinkinių rūpesčiais, mokėti atleisti
ir suprasti. Turime aukotis kartu su
Jėzumi už visas sielas“ [6].

Griežtumo atmosfera ir reikalavimų
kėlimas turi didelę įtaką kuriant
pasitikėjimą ir stabilumą



sudėtingame jausmų pasaulyje. Jei
vaikai jaučiasi mylimi besąlygiškai,
jei žino, kad daryti gera yra jų tėvų
džiaugsmo šaltinis, bei kad jų klaidos
nereiškia, kad praranda tėvų
pasitikėjimą; jei palengviname jiems
nuoširdų pokalbį ir asmeninių
jausmų įvardijimą… jie auga vidinės
tvarkos ir ramybės atmosferoje,
kurioje dominuoja teigiami jausmai
(supratingumas, džiaugsmas,
pasitikėjimas). Tuo tarpu nerimo
šaltiniai (įžeidimas, pyktis, pavydas)
yra suprantami kaip kvietimas
konkrečiam elgesiui, tokiam kaip
atsiprašymas, atleidimas, ar kitam
mielam gestui.

Verta, kad širdys įsimylėtų tai, ką iš
tiesų verta mylėti; pirmiausia
įsimylėkime Viešpatį Dievą [7].
Niekas taip gerai nepadės pasiekti
jausmų brandos kaip tik širdies
atidavimas Dievui vykdant Jo valią.
Todėl, kaip mokė šv. Josemaría,
„reikia užrakinti širdį septyniomis



spynomis – po vieną nuo kiekvienos
didžiosios nuodėmės“ [8]: nes visą
širdį pripildo jausmai, kuriuos visus
turėtume nukreipti į Dievą, o sąžinė
praranda ramybę kai širdis krypsta
prie kitų dalykų. Tikro sielos tyrumo
esmė yra siekis užtrenkti duris
viskam, kas skatina vaikams arba
sau patiems trokšti atiduoti tai, kas
priklauso Kristui. Sielos tyrumo esmė
taip pat atsiskleidžia per įsitikinimą,
kad mūsų gebėjimas mylėti ir trokšti
kito asmens yra pagrįstas, o ne
netvarkingas.

Todėl būtent šių septynių spynų
vaizdinys nereiškia vien tik
sutramdymo geidulių žmonių ar
daiktų atžvilgiu, bet primena mums,
kad būtinai turime kovoti su
tingumu, kontroliuoti savo
vaizduotę, apriboti apetitą, stengtis
būti maloniems su tais, kas mus
erzina… Paradokso esmė yra ta, kad
kai „stebime“ savo širdį, jos laisvė
mylėti, mylėti iš visų jėgų, auga.



Švenčiausiasis Dievo žmogiškumas
yra tiglis [9], kuriame galima
geriausiai apvalyti širdį ir jos
jausmus. Vaikų mokymas nuo
mažens mylėti Jėzų ir Dievo Motiną
tokia pat stipria meile kaip ir savo
žemiškus tėvus prives prie to, kad
augdami vaikai atras tikrą savo
jausmų didybę ir Dievo buvimą savo
širdyse. Širdis, besirūpinanti
susivienijimu su Dievu yra
neperplėšiama visuma, gebanti
visiškai save atiduoti.

Šiuo požiūriu, širdis perkeičiama į
gilaus, antropologinio lobio simbolį:
ji yra žmogaus centras, vieta, kur
susiduria didžiausios ir giliausios
žmogaus galimybės, iš kur
kiekvienas semia energiją savo
veiklai. Širdis tai variklis, kuris turi
būti ugdomas – tvarkingas,
nukreiptas, sureguliuotas – taip, kad
savo jėgą nukreiptų tinkama linkme.



Ugdymą meilei, parodymą kaip iš
visų jėgų mylėti – tai aprašo šv.
Josemaría knygoje Kristus eina pro
šalį: „kiekvienas iš savo gyvenimo
turime išrauti viską, kas kliudo
gyventi Kristaus gyvenimą. Turime
išrauti prisirišimą prie patogumų,
pagundą elgtis savanaudiškai, polinkį
nuolat būti dėmesio centre. Tik patys
gyvendami Kristaus gyvenimą, galime
jį perteikti kitiems“ [10]. Malonės bei
asmeninės kovos dėka siela vis
labiau artėja prie Dievo ir, žingsnis
po žingsnio, širdis tampa
didžiadvasiška, gabi pasiaukoti ir
labiau stengtis siekdama didžių ir
taurių dalykų, įgyvendindama
uždavinius, suprantamus kaip Dievo
Valia.

Ateis akimirka, kai „senasis žmogus“
pabandys atsiskaityti už savo
prarastas galimybes, tačiau emocinė
branda – branda, kuri iš dalies
nepriklauso nuo amžiaus – padarys,
kad žmogus žiūrės į priekį aukščiau



savo aistrų ir atras, kad net jas
išlaisvinęs, žinos kaip elgtis tam
tikroje situacijoje. Taip pat visada
remsis prieglobsčiu, kurį siūlo Jėzus
ir Jo Motina. „Įprask pavesti savo
vargšę širdį Mieliausios ir Nekaltosios
Marijos Širdžiai, kad Ji išvalytų iš jos
tiek daug šlamšto, ir vestų tave iki
Švenčiausiosios ir
Gailestingiausiosios Jėzaus Širdies“ 
[11].

J.M. Martín, J. Verdiá

[1]Ez 11, 19–20.

[2] Lk 6, 45.

[3] Žr. Mk 7, 20-23.

[4] Žr. Mk 5, 40–43; Mk 14, 32; Mk 11,
15–17.



[5] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
nr. 1770.

[6] Šv. Josemaría, Kristus eina pro
šalį, nr. 158.

[7] Žr. Šv. Josemaría , Vaga, nr. 795.

[8] Šv. Josemaría , Susitikimas La
Lloma centre (Venecija), 1975-01-07
[in:] P. Rodríguez (ed.), Camino. 
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2004, p. 384; plg. Šv.
Josemaría, Kelias, nr. 188.

[9] Indas iš ugniai atsparios
medžiagos, naudojamas
laboratorijose ir pramonėje įvairių
medžiagų lydymui, deginimui ar
skrudinimui (vertėjo pastaba).

[10] Šv. Josemaría, Kristus eina pro
šalį, nr. 158.

[11] Šv. Josemaría, Vaga, nr. 830.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/ugdyti-sirdi/ (2026-01-12)

https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-sirdi/
https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-sirdi/

	Ugdyti širdį

