
opusdei.org

Ugdyti saikingume ir
susivaldyme (II)

„Kas yra savęs viešpačiais, turi
nuostabias galimybes
pasiaukoti tarnauti Dievui ir
artimui, ir taip pasiekti
didžiausią laimę ir ramybę,
įmanomus pasiekti čia, žemėje“.
Antras straipsnis apie
susivaldymo dorybės ugdymą.

2020-04-14

Brendimo laikotarpis sukuria naujas
galimybes susivaldymo dorybei
auklėtiniams įdiegti. Paaugliai jau
pasiekė didesnę brandą, kuri įgalina



įgyti dorybes. Dorybės reikalauja
įsisavinti įvairius elgesių ir motyvų
modelius, kurie laisvės pilnatvėje
įgyvendinami apsprendžia daryti
gerą. Nors jau maži vaikai gali
priprasti daryti gerus poelgius, tačiau
tik tuomet kai pasiekia tam tikrą
intelektinę bei emocinę brandą, gali
giliau suvokti savo poelgių reikšmę ir
įvertinti jų pasekmes.

Yra svarbu paaiškinti augantiems
vaikams tam tikrų elgesio būdų
priežastis, kuriuos jauni žmonės gali
suvokti tik kaip formos klausimą,
kaip ir tam tikrų jų elgesio
apribojimų priežastis, kuriuos gali
suvokti kaip paprasčiausius
draudimus. Galiausiai svarstydami
turime jiems pateikti aktualias
priežastis, kodėl yra verta
susivaldyti. Pavyzdžiui, dažniausiai
kalbėjimas apie susivaldymo
būtinybę (ypač kalbant apie
pramogas, stojančias mokslų kelyje),
padėsiančią ateityje pasiekti didelę



profesinės karjeros sėkmę, nebus
įtikinantis. Nors tai yra svarbi
priežastis, vis dėlto ji koncentruojasi
ties tolima realybe, kuri nėra
daugelio jaunuolių tiesioginio
susidomėjimo sritis.

Veiksmingiau yra parodyti, kokiu
būdu susivaldymo dorybė yra
patraukli čia ir dabar. Susiekime su
kilniais idealais, kurie pripildo jų
širdis, su jų didžiosiomis meilėmis:
dosnumas stokojantiems, lojalumas
draugų atžvilgiu ir pan. Įsitikiname,
kad saikingi ir gebantys save
kontroliuoti asmenys labiausiai geba
padėti kitiems. Tie, kas yra savęs
viešpačiais, turi nuostabias
galimybes pasiaukoti tarnauti Dievui
ir artimui, ir taip pasiekti didžiausią
laimę ir ramybę, įmanomus pasiekti
čia, žemėje.

Be to, brendimo laikotarpis duoda
naujas galimybes būti
susivaldžiusiam ir gabiam



savikontrolei. Natūralus asmens,
prieš kurį atsiveria naujos gyvenimo
perspektyvos, smalsumas sustiprėja
jaučiant gebėjimą valdyti ateitį. Auga
troškimas patirti ir pabandyti visko,
kas lengvai susitapatina su laisve.
Jauni žmonės tokiame amžiuje nori
jaustis laisvi nuo apribojimų ir netgi
yra linkę interpretuoti visokio
pobūdžio planus, užsiėmimų
tvarkaraščius, nurodymus, išlaidų
apribojimus ir pan. kaip
nepateisintą, primestą svorį.

Be to, toks dalykų matymo būdas –
šiuo metu taip plačiai paplitęs –
dažnai yra skatinamas ir maitinamas
verslo, kuris nepraleidžia progos iš to
padaryti pelningą biznį, interesų.

Susidūrę su tokia situacija tėvai
negali leisti, kad juos prislėgtų
nepalankios aplinkybės; jiems labiau
reikia pozityvaus mąstymo, turi
ieškoti kūrybingų sprendimų, spręsti
problemas kartu su vaikais, lydėti



juos ieškant tikros vidinės laisvės,
treniruoti kantrybę ir melstis už juos.

Raktas į laimę

Vakarų visuomenėje daug reklamų
yra nutaikyta į jaunus žmones, kurių
perkamoji galia pastaraisiais metais
ženkliai padidėjo. Įvairiausi prekių
ženklai tampa madingi ir greitai
išeina iš mados. Konkrečių prekės
ženklų daiktų „turėjimas“ tam tikru
būdu prisideda prie integracijos
visuomenėje. Individai yra priimami
į grupę ir jaučiasi į ją įjungti ne dėl
to, kokie jie yra, bet ką turi ir kaip
atrodo kitų akyse. Vartotojiškas
paauglių elgesys yra forsuojamas ne
tiek troškimo turėti daugiau daiktų
(kaip tai būna su mažesniais vaikais),
bet noro išreikšti savo asmenybę bei
geresnio pasirodymo draugų ir
supančio pasaulio atžvilgiu.

Vartotojiška visuomenė
besivadovaujanti šiais motyvais
skatina žmonių nepasitenkinimą dėl



to, ką jau turi, kad mainais pasiūlytų
naujausius produktus. Tai sutampa
su kasmetiniu kompiuterio ar
automobilio keitimu, naujausio
modelio mobilaus telefono arba
kokio nors konkretaus aprangos
elemento pirkimu, kurio greičiausiai
niekada neteks nešioti arba CD,
filmų, kompiuterinių programų
kaupimu dėl paties malonumo juos
turėti. Tie, kas pasiduoda šiam
spaudimui, yra stimuliuojami
pasitenkinimo, keliamo perkant arba
vartojant ir dėl to praranda kontrolę
savo aistroms.

Be abejo, ne visa kaltė tenka
reklamos ir visuomenės spaudimui.
Tai taip pat gali būti asmenų,
atsakingų už uolų auklėjimą, klaida.
Todėl yra gerai, kad tėvai ir iš esmės
kiekvienas, kas yra atsidavęs ugdymo
darbui, dažnai sau keltų klausimą:
kaip realizuoti šį kertinį uždavinį
išugdyti vaikus – uždavinį,
svarbiausią iš visų, kadangi nuo jo



priklauso ateities kartų laimė bei
teisingumas ir taika visuomenėje.

Tėvai turi būti įsisąmoninę, kokia yra
šeimos atmosferos svarba gerų
vertybių įdiegimui. Taip kaip ir visur,
taip ir čia yra būtinas geras
pavyzdys, kad vaikai nuo mažens
suvoktų, kad gyventi pagal savo
visuomeninę padėtį nereiškia
atsiduoti vartotojiškumui, nereiškia
bereikalingų išlaidų. Pavyzdžiui,
daugelyje šalių yra posakis: „Duona
yra Dievo dovana, todėl neturėtume
jos eikvoti“. Tai yra konkretus būdas
padėti vaikams suprasti, kad turi
valgyti ne akimis, bet skrandžiu;
suvalgyti viską, ką turi lėkštėje ir
dėkoti už tai, ką turi, nes daugelis
žmonių pasaulyje badauja. Tada
vaikai supras, kad viskas, ką
gauname ir turime – mūsų kasdienė
duona – yra dovana, kurią turime
gerai išnaudoti.



Suprantama, kad tėvai nenori, jog jų
vaikai stokotų to, ką turi kiti arba to,
ko jiems patiems trūko, kuomet jie
augo. Vis dėlto, tai nereiškia, kad
reikia duoti vaikams viską, ko jie
užsinorės. Tėvai turi juos mokyti, kad
vaikai nelygintų savęs su kitais, kad
nebandytų mėgdžioti kitų viskame,
nes tai gali vesti prie materialistinio
mentaliteto susiformavimo.

Visuomenė, kurioje gyvename, yra
turtinga laipsniavimo, klasifikavimo,
statistikų, kurios gali mums duoti
impulsą lyginti save ir konkuruoti su
mūsų aplinkoje gyvenančiais
asmenimis. Vis dėlto, mūsų Viešpats
nelygina. Jis sako mums: „Vaikeli, tu
visuomet su manimi, ir visa, kas
mano, yra ir tavo” [1]. Jam visi esame
ypatingu būdu mylimi vaikai,
vienodai vertinami, mylimi ir
gerbiami. Tai yra vienas iš raktų
ugdyti laimėje: pačiuose mumyse ir
vaikuose stiprinti suvokimą, kad
Tėvo namuose kiekvienam iš mūsų



visada yra vietos, kad kiekvienas iš
mūsų yra mylimas todėl, kad
egzistuoja, kad esame sūnus ar
dukra, skirtingi, bet lygūs. Toks
veikimas su motiniška pedagogika ir
teisingumu nereiškia visų lyginimą
pagal tą patį matą [2].

Be to, mokant susivaldyti niekada
negalima apsiriboti tik derybomis.
Mokymas turi būti įgyvendintas
parodant teigiamą jo pusę –
padedant vaikams suprasti, kaip
teisingai rūpintis ir naudotis tuo, ką
turi: rūbais, žaislais ir kitais dalykais.
Tai reiškia, kad atsižvelgiant į vaikų
amžių, juos reikia apdovanoti
atsakomybe už tvarką kambaryje,
rūpestį jaunesniais broliais ir
seserimis, namų ruošos darbus
(pusryčių ruošimą, duonos pirkimą,
šiukšlių išnešimą, stalo padengimą).
Tai reiškia, kad jiems reikia padėti
mūsų pavyzdžiu pastebėti, kaip
džiaugsmingai ir be murmėjimo
priimti pasitaikančius trūkumus bei



formuoti dosnumą stokojančiųjų
atžvilgiu.

Šv. Josemaria su džiaugsmu
prisimindavo, kaip jo tėvas visuomet
dosniai dalindavo išmaldą, netgi po
to, kai patyrė finansinių nesėkmių.
Visi šie kasdienio gyvenimo aspektai
padeda šeimoje auginti atmosferą,
kurioje žmonėms, o ne daiktams yra
teikiamas prioritetas.

Turėti pasaulį

„Bet tu būk visame kame apdairus“ 
[3]. Ši trumpa šv. Pauliaus instrukcija
Timotiejui yra aktuali kiekvienam
laikmečiui ir kiekvienai vietai. Tai
nėra taisyklė tik tam, kas turi
ypatingą pašaukimą arba pasiūlymas
praktikuoti tik tėvams. Nėra kažkuo,
kas negali būti „primesta“ vaikams.
Ši instrukcija yra labiau nukreipta į
tėvus ir auklėtojus, kad ją atrastų ir
panaudotų jos reikšmę kiekvieno
asmens atžvilgiu, kiekviename
amžiuje ir aplinkybėje. Tai reikalauja



elgtis protingai ir samprotaujant,
prašyti patarimo tam, kad galima
būtų žinoti kaip priimti tam tikrą
sprendimą.

Net jei merginos ar vaikinai iš
pradžių nesupras tam tikrų žingsnių
tikslingumo ir maištaus, tai vėliau,
kuomet juos suvoks, bus dėkingi. Dėl
to būtina apsišarvuoti kantrybe ir
ištvermingumu, kadangi šioje srityje
yra ypač svarbu „eiti prieš srovę“.
Visi turime omenyje turėti faktą, kad
net jei kokia nors praktika
išpopuliarėja, tai nėra motyvas, kad
ir mes taip elgtumėmės. „Ir nesekite
šiuo pasauliu, bet pasikeiskite
atsinaujindami dvasia, kad
galėtumėte suvokti Dievo valią, – kas
gera, tinkama ir tobula“ [4].

Šia prasme protingiau yra nebūti
perdėm dosniu apdovanojant vaikus,
kol šie neišmoks susivaldyti ir neįgis
įgūdžių administruoti tai, ką turi.
Kalbėdamas apie pinigus, šv.



Josemaria patardavo tėvams: „Dėl
jūsų perdėto „jausmo“ vaikai taps
lepūs. Jei ne tėtis, tai mama. Jei ne ji,
tai močiutė; o kartais visi trys, ir
kiekvienas veikia slaptai. O vaikas su
šiomis trimis paslaptimis gali
prarasti savo sielą. Pasiekite
susitarimą. Nebūkite gobšūs savo
vaikams, bet nuspręskite, kaip
kiekvienas iš jų gyvenime
susitvarkys, su kuo teks susidurti,
turėkite omenyje jų gebėjimą
susivaldyti. Neduokite jiems per
daug pinigų, kol patys sau jų
neužsidirbs“ [5].

Turime juos mokyti kaip gerai
valdyti pinigus, protingai apsipirkti,
saikingai naudoti tokias priemones,
kaip telefonas, kurių sąskaitos yra
mokamos kas mėnesį. Taip pat reikia
atpažinti kada išleidžia pinigus dėl
paties „malonumo juos leisti“.

Bet kokiu atveju, pinigai tėra vienas
iš aspektų. Panašiai būna ir su laiko



leidimu. Saikingumo pozicija
naudojant laiką, skirtą pramogoms,
hobiui ar sportui taipogi prisideda
prie gyvenimo šia dorybe.
Susivaldymas išlaisvina mūsų širdis,
tad galime pasiaukoti labiau
varginantiems, bet svarbesniems
užsiėmimams, tokiems kaip mokslas,
darbas. Tai mums padeda išeiti iš
savęs ir, atsiduodant šeimyniniam
gyvenimui ir draugystei ar aukojant
laiką ir pinigus stokojantiems,
turtinti mūsų egzistenciją. Šią
praktiką yra gerai skiepyti vaikams,
netgi labai mažiems.

Smalsumo mažinimas, drovumo
žadinimas

„Savitvarda daro sielą santūrią ir
supratingą; teikia jai natūralaus
kuklumo, kuris visuomet yra
patrauklus, nes elgesyje atsispindi
proto viršenybė” [6]. Šv. Josemaria
susumuoja saikingumo vaisius ir
priskiria juos ypatingai dorybei –



santūrumui – kuri yra kuklumo ir
drovumo aspektas. „Drovumas ir
kuklumas yra sudėtinė saikingumo
dorybės dalis“ [7]; kita šios dorybės
pusė yra lytinio potraukio
suvaldymas. „Drovumu apsaugomas
asmenų ir jų meilės slėpinys. Mylint
jis padeda būti kantriems ir
saikingiems; drovumas reikalauja,
kad būtų išlaikytos vyro ir moters
dovanojimosi ir galutinio
įsipareigojimo vienas kitam sąlygos.
Drovumas yra kuklumas. Jis padeda
pasirinkti aprangą. Iškilus liguisto
smalsumo pavojui, esame verčiami
patylėti arba būti apdairūs.
Drovumas tampa diskretiškumu –
pagarbiu santūrumu“ [8].

Jeigu bręstantis jaunuolis stiprins
savo valią nuo pat vaikystės, kai ateis
lemiama akimirka, jis turės natūralų
susivaldymą, kuris palengvins jam
seksualumo suvokimą išties
žmogišku požiūriu. Tačiau yra
svarbu, kad sūnų atveju tėvas, o



dukrų atveju – motina, sugebėtų įgyti
jų pasitikėjimą, kad paaiškintų jiems
žmogiškos meilės grožį tada, kai
jaunuoliai gebės tai suprasti. Kaip
patarė šv. Josemaria, „Tėvas turi tapti
sūnų draugu; ir nėra čia kito
pasirinkimo kaip tik imtis pastangų
šioje srityje. Jei tėvas nekalbės su
sūnumi, ateis akimirka, kai berniukas,
vedamas smalsumo pradės klausinėti
apie gyvybės pradžią begėdžio
draugo; ir tai nulems, kad žiūrės į
tėvus su pasišlykštėjimu“. Tačiau jei
budėsi šalia sūnaus nuo pat
ankstyvos vaikystės, tuomet pajausi
kada ateis laikas, kad tinkamu būdu
remiantis Dievu, papasakotum jam
apie žmogiškąjį lytiškumą. Jei tai
padarysi, vaikinas nubėgs apkabinti
mamos, nes ji visuomet buvo tokia
gera. Tave pabučiuos ir tars: „Koks
Dievas yra geras, kad leidžia mano
tėvams dalyvauti Jo kūrybinėje
galioje. Nepasakys to tokiu būdu, nes
neturės pakankamai žinių, tačiau jaus
tai. Ir pagalvos, kad jūsų meilė nėra



kažkas nešvaraus, bet kažkas švento“ 
[9]. Bus lengviau jei nevengsime
vaikų natūraliai keliamų klausimų ir
atsakinėsime į juos atsižvelgdami į jų
gebėjimą suprasti.

Čia, panašiai kaip ir su saikingumu
valgant – esminę reikšmę turi
pavyzdys. Pačių žodžių nepakanka;
turime rodyti savo veiksmais, kad
„nėra tinkama žiūrėti į dalykus,
kurių nedera trokšti“ [10] bei budėti,
kad viskas namie atitiktų tą pačią
sveiką atmosferą, kuri vyravo
Nazarete.

Atsižvelgiant į nūdien plintantį
žmogiškojo lytiškumo menkinimą
tampa svarbu atkreipti ypatingą
dėmesį į televiziją, internetą, knygas
ir kompiuterinius žaidimus. Tai nėra
medijų įtarinėjimo skatinimo
klausimas, tačiau jų panaudojimas
kaip vaikų mokymo ir ugdymo
galimybę, kaip teigiamai ir su sveiku
protu jomis naudotis. Niekada



neturime bijoti atmesti tai, kas žaloja
sielą arba neša iškreiptą žmogiškojo
asmens atvaizdą. „Nuo pat pradžių
vaikai yra nepailstantys savo tėvų
gyvenimo liudininkai. Sau to
neįsisąmonini, tačiau jie viską teisia ir
kartais jų teismas tave vaizduoja
blogoje perspektyvoje. Viskas, kas
nutinka namuose, daro tavo vaikams
įtaką, gerą arba blogą įtaką“ [11].

Jei vaikai mato, kaip tėvai perjungia
televizijos kanalą kuomet pasirodo
kažkas netinkamo žiniose, arba žemo
lygio reklama, arba netinkama scena
filme, jei suvokia, kad tėvai pirmiau
paieško informacijos apie filmo ar
knygos moralinį turinį prieš peržiūrą
ar skaitymą, tuomet jie tampa atviri
priimti žinią apie skaistumą. Jei
mato, kad jų tėvai ar mokytojai
vengia žiūrėti įžeidžiančias reklamas
gatvėje ir atlieka atsiteisimo aktą
tokiomis aplinkybėmis, tuomet
vaikai priima didžiulę širdies tyrumo
vertę ir poreikį saugoti šią dorybę,



kuri atsispindi šeimos atmosferoje.
„Mokyti vaikus ir jaunimą drovumo
reiškia ugdyti jų pagarbą žmogui“ 
[12].

Vis dėlto rūpestis aplinkos, su kurios
įtaka susiduriame, morale, tiesą
sakant nėra saikingumo ugdymas.
Tai yra krikščioniškam gyvenimui
būtina sąlyga, tačiau saikingumo
dorybė nėra ugdoma tik „vengiant
blogio“, kas, aišku, yra būtina
gyvenimui malonėje. Tai labiau yra
saikingumo malonumuose
klausimas, o tai yra gera savaime.
Todėl svarbiau yra mokyti vaikus
kaip saikingai naudotis jiems
pasiekiamais įrankiais ir
priemonėmis.

Nekritinis televizijos žiūrėjimas,
netgi šeimos aplinkoje, gali privesti
prie namų aplinkos nykimo. Dar
blogiau būtų jei kiekviename
kambaryje namiškiai turėtų
asmeninį televizorių ir



„užsidarinėtų“ kambaryje norėdami
žiūrėti mėgiamas laidas. Panašiai
galima pasakyti apie nekritinį, o
dažnai ir priklausomybę turintį
mobiliųjų telefonų ar kompiuterių
naudojimą.

Protingas tėvų ir ugdytojų šių
priemonių naudojimas moko vaikus
elgtis tokiu pačiu būdu. Jei tėvai
leidžia valandas prieš televizorių
žiūrėdami bet ką, kas yra
transliuojama, ne tik kad duos blogą
pavyzdį, bet ir gali apleisti savo
vaikus, kurie mato, kad tėvai jiems
neskiria dėmesio. Verta priminti, kad
jei susivaldymas yra savikontrolė,
„nėra geresnio savęs valdymo nei
tarnystė: savanoriška tarnystė visoms
sieloms! - taip yra laimimi dideli
nuopelnai: tie žemėje ir tie danguje“ 
[13].

Susivaldymas įgalina mus naudoti
mūsų širdį ir jėgas tarnauti artimui,
su meile, kuri yra raktas į tikrą



laimę. Šventasis Augustinas, turėjęs
atkakliai savo gyvenime kovoti su
susivaldymo trūkumu, parašė:
„apsvarstykime susivaldymą, kuris
mums žada tyrumą ir teisumą
meilėje, kuri mus vienija su Dievu. Jo
[susivaldymo] vaidmuo – stabdyti ir
pritildyti aistras, kurios ieško būdų
kaip mus atgręžti nuo Dievo teisių ir
nuo Jo gerumo, tai reiškia nuo
laimės. Nes čia gyvena Tiesa, kai ją
kontempliuojame ir glaudžiai prie jos
priglundame esame, be abejonės,
laimingi, o nuo jos atsitraukdami
įsiveliame į rimtas klaidas ir liūdesį“ 
[14].

J. De la Vega, J.M. Martín

[1] Lk 15, 31.

[2] Plg. šv. Josemaria, Vaga, nr. 601.

[3] 2 Tim 4, 5.



[4] Rom 12, 2.

[5] Šv. Josemaria, Susitikimas IESE
(Barselona), 1972 m. lapkričio 27 d.

[6] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, nr.
84.

[7] Plg.Katalikų Bažnyčios
Katekizmas, nr. 2521.

[8] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
nr. 2522.

[9] Šv. Josemaria, Susitikimas
Enxomil (Oporto, Portugalija), 1972
m. spalio 31 d.

[10] Šv. Grigalius Didysis, Moralia, 21.

[11] Šv. Josemaria, Susitikimas
Pozoalbero (Jerez de la Frontera,
Ispanija), 1972 m. lapkričio 12 d.

[12] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
nr. 2524.

[13] Šv. Josemaria, Kalvė, nr. 1045.



[14] Šv. Augustinas, Apie Katalikų
Bažnyčios papročius, sk. 19.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-
susivaldyme-ii/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-susivaldyme-ii/
https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-susivaldyme-ii/
https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-susivaldyme-ii/

	Ugdyti saikingume ir susivaldyme (II)

