
opusdei.org

Ugdyti saikingume ir
susivaldyme (I)

„Turėkite drąsos savo vaikus
ugdyti susivaldyme“,
susirinkimo su šeimomis metu
pasakė šv. Josemaría, „kitaip
nieko jiems neperduosite“. Šią
dorybę aptarsime naujoje
šeimyninių temų serijoje.

2019-07-25

Kai tėvai, atsižvelgdami į ugdymo
procesą, netenkina vaikų norų,
galima tikėtis, kad jie paklaus: kodėl
neturėtų sekti mados, kodėl turi
valgyti kažką, kas jiems nėra skanu



arba kas turėtų juos sulaikyti nuo
daugiavalandinio naršymo internete
ar žaidimo kompiuteriniais
žaidimais? Galimas daiktas, kad
spontaniškai atsakysime: „nes tam
neturime pinigų“ arba „nes dar
neatlikai savo pareigų“. Geriausiu
atveju: „nes kitaip tapsi išlepintu
padauža“.

Tokie atsakymai tam tikrame lygyje
yra pateisinami ir padeda mums,
bent jau tai akimirkai, išvengti vaidų.
Vis dėlto, jie gali netyčia užstoti
susivaldymo dorybės grožį ir sukurti
tokį efektą, kad atsakysime vaikams
visko, kas jiems patinka.

Susivaldymas, kaip ir kitos dorybės,
yra labai teigiama. Ji įgalina žmogų
būti savęs viešpačiu, sutvarko
jausmų, ilgesio ir norų, o taip pat
giliausius savojo „aš“ troškimų
pasaulį; dar daugiau – leidžia mums
protingai elgtis su materialiomis
gėrybėmis ir siekti didžiausio



gėrio[1]. Galime teigti, atsižvelgdami
į šv. Tomo Akviniečio mokymą, kad
susivaldymas yra tiek juslinio tiek
dvasinio gyvenimo pagrindas[2].
Atidžiai studijuodami Kalno
pamokslą, ne veltui galime pastebėti,
kad beveik visi palaiminimai yra
susiję su susivaldymo dorybe. Be šios
dorybės negalima pažinti Dievo, nei
patirti paguodos, nei paveldėti dangų
ar žemę, nei kantriai iškęsti
neteisingumą[3]. Susivaldymas
žmogaus energiją nukreipia taip, kad
pasiektų likusias dorybes.

Savęs valdymas

Krikščionybė neapsiriboja iki
teigimo, kad malonumas yra
„leidžiamas“. Jis yra suvokiamas kaip
kažkas daugiau negu tiesiog
paprastas gėris, daugiau negu mūsų
natūralių polinkių paveikimas,
kadangi tai pats Dievas nustatė tokią
tvarką. Toks požiūris vis dėlto
neabejotinai yra susijęs su gimtosios



nuodėmės įsisąmoninimu, kuri
aistras atvedė į netvarką. Visi labai
gerai suprantame, kodėl šv. Paulius
teigia: „darau blogį, kurio
nenoriu“[4]. Tai panašu į tai, lyg
padarius gimtąją nuodėmę žmogaus
širdyje liko pasėtas blogis ir
nuodėmė tokiu būdu, kad atrodo yra
būtina gintis nuo savęs paties. Taigi
susivaldymo uždaviniu yra ginti
vidinę tvarką ir nuolat kreipti žmogų
į gėrį.

Vienas iš pirmųjų „Kelio“ punktų
padeda rasti tinkamą vietą
susivaldymo dorybei moterų ir vyrų
gyvenimuose: „Pratinkis sakyti
„ne“[5]. Šv. Josemaría taip
išaiškino savo nuodėmklausiui šio
punkto prasmę: „Ambicijoms,
juslėms yra lengviau sakyti
„taip“[6]. Taip pat aiškino: „Kai
sakome „taip“, viskas yra
vaikiškai lengva. Tačiau kai
turime pasakyti „ne“, prieiname
kovą. Kartais ta kova nesibaigia



pergale, bet pralaimėjimu. Todėl
turime įprasti sakyti „ne“, kad
laimėtume kovą. Iš vidinės
pergalės kyla širdies ramybė bei
ramybė, kurią atnešame į šeimą, į
draugiją, ir kurią nešame į
pasaulį“[7].

Gebėjimas sakyti „ne“ dažnai veda į
vidinę pergalę, kuri yra ramybės
šaltinis. „Ne“ sakymas remiasi
priešinimusi viskam, kas mus tolina
nuo Dievo: savojo aš tuštybei bei
netvarkingoms aistroms. Tai yra
vienintelis kelias į laisvę. Ir tai yra
būdas, kaip atrasti save pasaulyje.

Jei kas nors nuolatos sako „taip“
viskam, kas jį supa ir patraukia, tam
tikra prasme praranda savo
asmenybę, tampa „anonimu“. Tai
tėra marionetė, valdoma kažkieno
kito. Galimas dalykas, kad pažįstame
tokius žmones, kurie nesugeba
pasipriešinti norams ir aplinkos
pagundoms. Tai yra vergaujantys



žmonės, kuriems pasirengimas
tarnauti tėra charakterio silpnybė
arba veidmainystė. Tačiau visada tai
yra tie žmonės, kurie nenori sau
komplikuoti gyvenimo nuoširdžiu
„ne“.

Tas, kas viskam sako „taip“, parodo,
jog iš esmės niekas išskyrus jį patį
nėra svarbu. Priešingai tas, kas žino,
kad širdyje neša lobį[8], kovoja su
viskuo, kas tam prieštarauja. Todėl
kai kurių dalykų atžvilgiu sakymas
„ne“ pirmiausia reiškia visišką ir
vienareikšmį kitų dalykų palaikymą,
konkretų realų apsisprendimą ir jo
demonstravimą visa savo vertybių
esybe, gyvenimo būdu ir elgesiu kitų
atžvilgiu. Tai reiškia charakterio
ugdymo valią, kovojimą dėl to, kas iš
tikrųjų vertinama ir to paliudijimą
savo elgesiu.

Su subalansuotais žmonėmis ar
daiktais siejame tokias savybes kaip
pavyzdžiui, ištvermė. Susivaldymas



reiškia būti viešpačiu pačiam sau. Šią
savybę pasiekiame, kai suvokiame,
kad „ne viskas, ko nori mūsų kūnas
ir siela, turi būti beatodairiškai
tenkinama. Ne viską, ką būtų
galima padaryti, reikia daryti.
Lengviausia paklusti
vadinamiesiems prigimtiniams
impulsams; bet tokio kelio gale
laukia liūdesys ir vienatvė.“[9]

Galų gale, žmogus yra priklausomas
nuo nuotaikų, kurias jame sukelia
aplinka. Vis dėlto, tuose
trumpalaikiuose ir netikruose
sukrėtimuose jam trūksta laimės
pojūčių, kurie jį pasotintų. Taip yra
būtent todėl, kad jie praeina. Kas
negyvena susivaldymu, negali atrasti
ramybės, įsitraukia čia ir ten, yra
nestabilus ir nuolatos ieško. O tai
veda į tikrą pabėgimą nuo savęs
paties. Ir lieka nelaimingu žmogumi,
visuomet nepatenkintu tuo, ką neša
kiekvieną gyvenimo akimirką, taip,



lyg turėtų nuolatos patirti naujų
emocijų.

Nedidelių sunkumų akivaizdoje
labiau matosi žmogaus polinkis į
nuodėmę nei į susivaldymą. Kaip
teigia Apaštalas, „jie surambėjo ir
pasidavė juslingumui, godžiai
ieškodami visokių netyrų
pasitenkinimų“[10]. Nesusivaldęs
žmogus atrodo lyg praradęs
savikontrolę, todėl, kad nuolatos ir
visiškai yra užsiėmęs naujų stimulų
paieškomis. Susivaldymas,
priešingai, atneša turtingų vaisių:
pirmiausia, susitvardymą ir ramybę.
Neužgesina aistrų ir neprieštarauja
joms, tačiau padaro, kad žmogus yra
savęs viešpats. Taika yra „ramybe
tvarkingume“[11]. Ji yra tik toje
širdyje, kuri pasitiki savimi ir yra
pasiruošusi atiduoti save dovanai.

Saikingumas ir susivaldymas

Kaip galime mokyti saikingumo
dorybės? Šv. Josemaría dažnai



grįždavo prie šio klausimo,
pirmiausia pabrėždamas du dalykus:
ugdymas reikalauja jėgų ir gero
pavyzdžio, o taip pat skatinti laisvę.
Todėl tėvai turėtų savo vaikus mokyti
„gyventi susivaldžius, šiek tiek
spartietiškai, t. y., krikščioniškai.
Tai yra sunku, tačiau reikia būti
stipriems! Turėkite drąsos ugdyti
savo vaikus saikingume, priešingu
atveju, nieko nepasieksite“[12].

Iš šių žodžių išryškėja, kokią didelė
reikšmę turi saikingumas. Vis dėlto
gali stebinti tai, kad šv. Josemaría
laikosi nuomonės, kad spartietiškas
gyvenimas yra krikščioniško
gyvenimo sinonimas. Ir atvirkščiai:
kad krikščioniškas reiškia
spartietišką. Šio paradokso
sprendimas gali būti toks, kad
spartietiškas gyvenimo būdas
reikalauja daug drąsos – o tai yra
susiję su tvirtumo dorybe.



Derėtų šioje vietoje vėlgi atskirti dvi
drąsumo dorybės reikšmes:
pirmiausia, reikia pačiam būti
narsiam, kad galėtum gyventi
spartietiškai, t. y., krikščioniškai.
Todėl tas, kas neturi, negali duoti. Ir
tai turi tuo didesnę reikšmę, jei
mums kyla abejonių, ar ugdant
susivaldyme yra svarbus pavyzdys ir
asmeninė patirtis. Būtent todėl, kad
eina kalba apie dorybę, kuri
pasireiškia per atsižadėjimą ir
atitrūkimą, yra svarbu, kad tas, kas
taip nori ugdyti galėtų matyti, kokią
įtaką turi jo pavyzdys.

Jeigu tėvai, gyvenantys
susivaldžiusiai ir kukliai iš tiesų yra
patenkinti ir kupini vidinės ramybės,
tas paskatina vaikus gyventi taip,
kaip jie. Lengviausiu ir natūraliausiu
šios dorybės mokymu šeimoje būdu
yra mokyti pirmiausia, kai vaikai dar
yra maži. Kai mato, kad tėvai savo
valia sugeba atsisakyti kažko, kam
turi silpnumą arba, dėl šeimos gėrio,



truputi padeda vaikams namų
ruošoje, maudo, maitina arba žaidžia
su mažyliais, atsisakydami savo
malonumų ir laisvo laiko, vaikai
supras ir prisitaikys sau šių veiksmų
prasmę. Ir pastebės jų įtaką aplinkai,
vyraujančiai namuose.

Tam, kad atskleistume susivaldymo
dorybę kaip teigiamą ir trokštamą
gyvenimo būdą, taip pat reikia ir
drąsos. Kai patys tėvai gyvena
kukliai, tikrai, yra daug lengviau
parodyti šį gyvenimo būdą vaikams
iš teigiamos pusės. Be abejo, tėvai
gali turėti abejonių, ar primesdami
vaikams savo gyvenimo būdą
neapriboja teisėtos vaikų laisvės. Be
to, tėvai gali svarstyti, ar apskritai
yra prasmės reikalauti ko nors iš
vaikų ar liepti jiems ką nors, ko
vaikai nepriima arba nenori. Ar net
kai tėvai pasipriešina vaikų įnoriams
– ar tai nepadarys žalos jų psichikai
(ypač tuomet, kai mato, kaip tie
įnoriai yra tenkinami draugų



šeimose)? Ar jie nepradės jaustis
diskriminuojami, lyginant su
draugais? Arba dar blogiau, ar
neatsitiks taip, kad vaikai nutols nuo
tėvų ar apskritai nebebus su jais
nuoširdūs?

Jei esame realistai, turime pripažinti,
kad joks aukščiau išvardintas
argumentas neįtikina pakankamai.
Gyvendamas kukliai atrandi tai, kad
susivaldymas yra gėris ir kad esmė
nėra absurdišku būdu vaikams
primesti nepakeliamus sunkumus,
bet juos paruošti gyvenimui.
Susivaldymas nėra tiesiog gyvenimo
būdas, kurį žmogus pats sau
pasirenka ir negali niekam jo
primesti. Tai yra dorybė, būtina tam,
kad įvestume šiek tiek tvarkos į
vidinį chaosą, kuris dėl gimtosios
nuodėmės egzistuoja žmogaus
prigimtyje.

Todėl kiekvienas žmogus turi stengtis
pasiekti šią dorybę, jei trokšta būti



sau viešpačiu. Be abejonės, ugdant
vien gero pavyzdžio nepakanka.
Reikia mokėti paaiškinti bei mokėti
reikalauti iš vaikų tomis
aplinkybėmis, kai vaikai gali
treniruotis dorybėje. Taip pat reikia
turėti – su Dievo pagalba – gebėjimą
priešintis atitinkamu metu vaikų
įnoriams, kylantiems iš bundančių
troškimų bei aplinkos dirgiklių.

Laisvė ir saikingumas

Be to, saikingumo ugdymas žengia
koja kojon su laisvės ugdymu. Tai yra
dvi skirtingos sritys, nors
neatskiriamos viena nuo kitos
pirmiausia todėl, kad laisvė
persmelkia visą asmenį ir yra visų
ugdymo darbų pagrindas. Ugdymas
turi padaryti žmogų įgalų priiminėti
tinkamus sprendimus kuriant savo
gyvenimą.

Tėvai, kurie taip labai saugo savo
vaikus, jog net jų troškimus pakeičia
savais bei kontroliuoja kiekvieną jų



veiksmą, neugdo vaikų. Taip pat
autoritarinis stilius, nepaliekantis
vietos asmenybės augimui bei
asmeninių nuomonių susidarymui,
nėra ugdymas. Abiem atvejais
ugdymo rezultatas yra mūsų pačių
atspindys arba žmogaus be raiškos
karikatūra.

Reikia, kad vaikai, atitinkamai pagal
jų amžių gebėtų priiminėti
sprendimus ir matyti savo veiksmų
padarinius. Tam, kad vaikai priimtų
teisingus sprendimus, ar koreguotų
neteisingus, jie turi jausti tėvų arba
kitų juos ugdančių asmenų paramą.

Šv. Josemaría pasakodavo įvykį iš
vaikystės, kuris puikiai tai
atvaizduoja: jo tėvai nepasiduodavo
jo užgaidoms. Ir kai nenorėdavo
valgyti jam nepatikusio patiekalo, jo
mama su tuo sutikdavo, tačiau
neduodavo valgyti nieko kito. Tai
tęsėsi tol, kol vieną kartą sviedė
lėkštę į sieną… Jo tėvai kelis



mėnesius paliko nevalę dėmių, kad
jis savo akimis galėtų matyti savo
poelgių padarinius.[13]

Šv. Josemaríos tėvų elgesys rodo kaip
apjungti pagarbą vaiko laisvei kartu
su kantrumu tveriant vaikiškus
kaprizus. Be abejo, elgesys turi
atitikti situaciją. Ugdyme nėra
apibrėžtų sprendimų. Laikomės
nuomonės, kad ieškome vaikui to,
kas geriausia. O iš savo patirties
žinome, kas yra gera ir ką vaikas turi
mokėti mylėti, o kas galėtų jam
pakenkti. Turime atsiminti, kad
visuomet būtina laikytis ir reikalauti
laisvės principo. Yra geriau, kad
vaikas kartas nuo karto paklaidžiotų,
negu, kad jam nuolatos primestume
savo nuomonę. Ypač kai ją vaikai
mato kaip neprotingą ar ypatingai
keistuolišką.

Šis mažas juokas apie sudaužytą
lėkštę padeda mums priartėti prie
srities, nuo kurios prasideda



saikingumo ugdymas: tai valgymas.
Viskas, ko imamės vardan gero
elgesio skatinimo, savęs valdymas
bei saikas prie stalo padeda siekti
saikingumo dorybę.

Be abejo, kiekviename vaiko raidos
etape yra sunkumų, prie kurių reikia
priderinti ugdymo darbą. Pavyzdžiui,
lytinės brandos metu (panašiai kaip
ir vaikystėje) reikia atkreipti dėmesį
ypač į mūsų vaikų santykius su
kitais. Nors kiekviename amžiuje yra
įmanoma naudoti pagalbinius
argumentus renkantis tam tikrą
gyvenimo būdą.

Susivaldymo valgio metu galima
sąlyginai nesunkiai reikalauti iš
mažų vaikų. Kartu tėvai savo
vaikams duoda gyvenimo kelionei
stiprią valią ir gebėjimą viešpatauti
sau, kurie, be abejo, pravers, kuomet
brendimo metu vaikai susidurs su
aplinkybėmis, versiančiomis savo
išgalių ribose laikytis saikingumo.



Įvairus maisto racionas,
nenusileidimas vaikų užgaidoms ar
troškimams, skatinimas valgyti tai,
kas jiems nėra labai skanu arba tai,
ką patys įsidėjo į lėkštę, mokymas
naudotis stalo įrankiais ar pradėti
valgyti tik tuomet, kai visi atsisėda
prie stalo – tai yra konkrečios
priemonės sustiprinančios vaiko
valią. Papildomai veikia ir šeimyninė
atmosfera bei tai, kad tėvai drąsiai
stengiasi remti saikingumo troškimą.
Tada vaikai mokosi natūraliai, be
papildomų „procedūrų“.

Vaikai priima kaip kažką
natūraliausio pasaulyje tai, kai likęs
nuo valgio maistas nėra išmetamas,
tačiau surenkamas ir perdirbamas į
kitą patiekalą; kuomet tėvai
neužkandžiauja tarp valgių arba
ragaudami skanų desertą pirmiau
vaišina kitus. Atitinkamu metu jie
galės paaiškinti, kodėl vaikai turi taip
elgtis. Galima remtis sveikos mitybos
principais arba paaiškinti, kaip gražu



yra būti dosniam ir tokiu būdu rodyti
meilę broliams ir sesėms. Arba kad
tai yra būdas kaip aukoti mažas
aukas Jėzui. Vaikams tai yra labiau
suprantami motyvai, negu galime
manyti.

J. M. Martín ir J. de la Vega

[1] Pagal Katalikų Bažnyčios
Katekizmas, Nr. 1809.

[2] Žr. šv. Tomas Akvinietis, 
Teologijos suma II-II, klausimas 141,
aa. 4, 6 bei Teologijos suma I,
klausimas 76, a. 5.

[3] Žr. Mt 5, 3–11.

[4] Rom 7,19.

[5] Šv. Josemaría, Kelias, Nr. 5.

[6] San Josemaría, Autógrafo, en P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición



crítico-histórica, Rialp, Madrid 20043,
p. 221.

[7] Ten pat, p. 221.

[8] žr. Mt 6,21.

[9] Šv. Josemaría, Dievo bičiuliai, Nr.
84.

[10] Ef 4, 19.

[11] Šv. Augustinas, De civitate Dei,
Nr. 19 ir 13.

[12] Šv. Josemaría, Susitikimas
mokykloje Castelldaure (Barselona)
1972 m. lapkričio 28 d. Žr. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[13] Žr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei (I), Rialp,
Madrid 1997, p. 33.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-
susivaldyme-i/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-susivaldyme-i/
https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-susivaldyme-i/
https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-saikingume-ir-susivaldyme-i/

	Ugdyti saikingume ir susivaldyme (I)

