
opusdei.org

Ugdyti jausmus

Žmonijos istorija liudija, kad
nuo seno kai kuriuos jausmus
pripažįstama blogais, ypač tuos,
kurie galėtų apriboti laisvę...

2020-05-12

Žmonijos istorija liudija, kad nuo
seno kai kuriuos jausmus
pripažįstama blogais, ypač tuos,
kurie galėtų apriboti laisvę arba
privesti prie jos netekimo.
Viešpatavimo jausmams tema buvo
senovės graikų ir romėnų stoikų
diskusijų, rytietiškų minčių sistemų
ir daugelio senovės religijų objektas:



objektas doktrinų, kurios tikėjo
galimybe atskleisti tiesą apie žmogų –
apie buvimą tikruoju savimi,
vadinamuoju „žinau, kas esu“ –
viešpataujant jausmams arba juos
nuslepiant. Neabejotinai daugelis
filosofinių tradicijų pabrėžia
atsargumo priemonių, reikalingų
kovai su nesuvaldomais troškimais ir
jausmais, kurie prieštarauja laisvei,
išsaugojimo vertę. Atrodo, kad nuo
seno egzistuoja įsitikinimas, kad
žmogaus širdyje slepiasi
priešpriešinės jėgos, kurios dažnai
tarpusavyje grumiasi.

Visos šios tradicijos kalba apie
jausmų sukėlimą; trokšta ramybės,
kuri yra išmintingo elgesio, valdomo
proto gebančio viešpatauti
troškimams, rezultatas; siekia
vidinės laisvės, laisvės, kuri nėra
atspirties taškas, bet kova, kurią visi
turime kovoti. Kiekvienas turi
išmokti save suvaldyti
besivadovaudamas protu – toks yra



kelias, kurį galima vadinti dorybe.
Džiaugsmas ir laimė bus tokio
gyvenimo pagal šią dorybę vaisiai.

Širdies atsivertimas

Krikščioniškoji moralė įžvelgia mūsų
jausmų pasaulio netvarkos šaltinį
prigimtinėje nuodėmėje. Žmogiškoji
širdis be abejonės yra pajėgi būti
kilni, pajėgi aukščiausiam heroizmui
ir šventumui, o taip pat ir
žemiausiems nuopuoliams ir
nežmogiškiems instinktams. Naujasis
Testamentas parodo mums Kristų,
kuris primygtinai prašo kviesdamas į
vidinį širdies ir troškimų atsivertimą:
Jūs esate girdėję, jog buvo
pasakyta: Nesvetimauk! O aš jums
sakau: kiekvienas, kuris
geidulingai žvelgia į moterį, jau
svetimauja savo širdimi [1].

Mūsų Viešpats pabrėžia, kad
neužtenka susilaikyti nuo blogio
darymo ar tik prisitaikyti prie
kažkokių išorinių elgesio normų, bet



reikia perkeisti savo širdį. Iš vidaus,
iš žmonių širdies, išeina pikti
sumanymai, paleistuvystės,
vagystės, žmogžudystės,
svetimavimai, godumas, suktybės,
klasta, begėdystės, pavydas,
šmeižtai, puikybė, neišmanymas.
Visos tos blogybės išeina iš vidaus
ir suteršia žmogų [2].

Jo mokymas – tai nuolatinis
raginimas atversti savo širdis, nes tik
taip galima tapti geresniu žmogumi: 
Geras žmogus iš gero savo širdies
lobyno ima gera, o blogasis iš blogo
lobyno ima bloga. Jo burna kalba
tai, ko pertekusi širdis [3]; kartu
Viešpats pabrėžia vidinio apsivalymo
būtinybę: Jūs žmonių akivaizdoje
dedatės teisuoliais, bet Dievas
mato jūsų širdis [4].

Nemoralūs veiksmai kyla iš purvinų
minčių, kurios gimsta širdyje. Todėl
taip svarbu yra ugdyti jausmus.
Atkreipkime dėmesį, kad apaštalas



Petras, nustebęs Ananijo nuopuolio,
jam sako: Tad kam gi taip
sugalvojai savo širdyje? [5].

Krikščioniškoji moralė nežiūri į
jausmus įtariai. Priešingai –
pripažįsta jų egzistavimą, pabrėžia jų
svarumą ir stengiasi juos sutvarkyti,
kadangi jie turi didžiulę reikšmę
laimingam gyvenimui. Jausmų
nukreipimas ir ugdymas suponuoja
apvalymo darbą, kadangi nuodėmė
įvedė netvarką į žmogaus širdį,
kuriai reikia pasveikti. Šios ilgos
tradicijos vaisiai yra mūsų Tėvo
žodžiai: Neprašau Tavęs, kad
atimtum iš manęs jausmus,
Viešpatie, nes jais taip pat galiu
Tau tarnauti, bet kad juos
apvalytum Savąja ugnimi [6].

Todėl taip pat turėtume jausmus
statyti ant žmogiškojo orumo
reikalavimų, pagarbos ir harmonijos
su viskuo, ko reikalauja jo prigimtis
ir kas jai yra tinkama. Tuomet



geriausiu jautimo būdu, geriausiu
charakteriu bus tas, kuris leis mums
atsidurti arčiau to nepakartojamo
orumo, deramo žmogui. Kai mums
pavyks tai pasiekti, laimė ir
šventumas taps mums lengviau
prieinami.

Jausmai ir dorybė

Kiekvienas jausmas palengvina
vienus poelgius, bet apsunkina kitus.
Todėl jausmai palengvina arba
apsunkina psichiškai ir dvasiškai
sveiką gyvenimą. Palengvina arba
apsunkina dorybių praktikavimą ir
privalumų puoselėjimą, kuriuos
norėtume savyje auginti. Negalima
pamiršti, kad pavydas, egoizmas,
puikybė ar tinginystė tai dorybių
trūkumas, taip pat ir atitinkamas
jausmų, kurie daro neigiamą arba
teigiamą įtaką dorybės puoselėjimui,
ugdymo trūkumas. Todėl taip pat
galima sakyti, kad dorybių ugdymas



palengvina širdies ugdymą ir vice
versa.

Mums pasitaiko pamiršti, kad
jausmai sudaro esminę žmogaus
gyvenimo sferą, kuri – geram ar
blogam – suteikia impulsą arba
stabdo mūsų veiksmus. Kartais
jausmų ugdymas būdavo
apleidžiamas, pasiduodant
klaidinančiai nuomonei, lyg jie būtų
kažkuo mažai aiškiu ir paslaptingu –
artimesniu kūnui nei protui, beveik
nepavaldūs mūsų kontrolei; juos
sumenkinama klaidingai maišant su
sentimentalumu ar perdėtu
jausmingumu. Jausmų pasaulio
formavimas yra sudėtingas
uždavinys, reikalaujantis suvokimo
ir pastovumo ir, galbūt, dėl to dažnai
pasąmoningai yra vengiama imtis šio
iššūkio.

Jausmai praturtina mūsų gyvenimą,
apibrėžia nuomonę, formuoja valią,
sujautrina protą taip, kad jie sudaro



būtiną pilnatvės ir laimingo
gyvenimo sferą. Norint pasiekti
laimę, reikia ne patogaus
gyvenimo, o įsimylėjusios širdies
[7], o tam būtina ugdyti jausmus.
Tikrovėje visi daugumoje atvejų
turime galimybę viešpatauti savo
jausmams. Negalima pasiduoti
fatalizmui manant, kad jausmus yra
sunku formuoti. Nemanykime, kad
asmenys turi nekintančias tokias ar
kitokias savybes, kad yra dosnūs
arba pavydūs, liūdni arba
džiaugsmingi, jautrūs arba šalti,
optimistai arba pesimistai, lyg mūsų
jausmai būtų pavaldūs kažkokiam
neišvengiamam tikslui,
neįmanomam pakeisti.

Tai tiesa, kad vienas iš jausmų
komponentų yra temperamentas –
kone įgimtas – kurio veikimo
diapazoną sunku apibrėžti. Tačiau
nedera pamiršti apie reikšmingą
įtaką, kurią daro: šeima, mokykla,
kultūra, kurioje gyvenama bei



tikėjimas. Pirmiausia, turėtume
remtis asmeninėmis pastangomis,
dedamomis formuojant charakterį,
stiprindami jį su Dievo malonės
pagalba.

Pavyzdys, reiklumas, gera
komunikacija

Formuojant jausmus esminis
vaidmuo tenka pavyzdžiui. Užtenka
pasižiūrėti, kaip tėvai perduoda savo
vaikams gebėjimą atpažinti kitų
kančias, gebėjimą parodyt jiems
supratingumą, pagalbą jos
stokojantiems. Tai yra pajautimo
būdai, kurių visi mokomės
spontaniškai santykiuose su
artimaisiais, ir kuriuos pasąmoningai
įsimename. Natūraliai jie tampa
mūsų asmeninio charakterio dalimi,
kuris formuoja mūsų prigimtį.

Vis dėlto, ne viskas yra gero
pavyzdžio esmė: galima sutikti
nejautrių ir savanaudžių vaikų,
kurių tėvai visgi turi dideles širdis.



Pavyzdys yra labai svarbu, tačiau
taip pat esminis yra deramo
jautrumo mokymas kiekvieno gėrio
atžvilgiu: pagalba atrasti kitų
poreikius, dosnaus gyvenimo
patrauklumo parodymas, taip pat
reiklumo sau – kartelės kėlimo
aukščiau ir aukščiau – klimatas. Kai
nepakanka reiklumo sau, tingumas ir
egoizmas lengvai sulaikys kiekvieną
emocinio brendimo procesą.

Disciplina ir autoritetas -
formavimo pagrindas

Tuo pat metu esminga yra užtikrinti
pasitikėjimo ir geros komunikacijos
atmosferą; sukurti šeimoje artumo
klimatą, kuris palengvins
kiekvienam asmeniui reikšti jausmus
taip, kad nevyrautų perdėtas
drovumas lojaliai ir jautriai
dalinantis tuo, kas mus pradžiugino
arba nepatiko.

Jei stinga harmonijos tarp jausmų ir
tikrovės, pavyzdžiui, kai trūksta



užuojautos kitų kančios ar
džiaugsmo sėkmės atžvilgiu, arba kai
tokie santykiai yra apsunkinami ar
nevertinami, asmuo turi polinkį
apriboti savo jausmų pasaulį. Su
laiku tas asmuo jaus vis mažiau, o jo
jausmai liks iškreipti arba užtildyti.
Taip jis praranda elementą
praturtinantį jo asmenybę,
suteikiantį laimę ir, be to, esantį
neįvertinta pagalba kasdieniame
gyvenime.

Ugdymo jėga

Yra didelis skirtumas tarp jausmo ir
veiksmo. Pavyzdžiui, tam tikras
žmogus gali jausti baimę ir elgtis
drąsiai arba jausti neapykantą ir
atleisti. Vietą, esančią tarp jausmų ir
veiksmo, užima laisvė: tarp jausmo ir
jo priėmimo, tarp priėmimo ir
veiksmo yra vieta asmens veikimui.
Anot šv. Tomo, asmuo moraliniame
lygmenyje yra causa sui – savęs
paties ir savo sprendimų priežastimi



ir pradžia: yra geras, kai pasirenka
gėrį ir jį įgyvendina, ir tai jį
praturtina kaip asmenį, daro kad yra
geresnis ir skatina nuolatiniam
augimui ateityje. Arba priešingai:
asmuo pasirenka blogį, galbūt
manydamas, kad taip išvengs
problemų, nusivylimo… Be to, dažnai
sėkmės čia ir dabar troškimas –
kažkokios paguodos, dubenėlio „lęšių
sriubos“ – tampa nelaimės šaltiniu:
kantrybės stoka, narsos stoka
palaukti ir gauti tikrą gėrį. Viena
didžiausių Vakarų visuomenės ydų
yra troškimas turėti viską ir iš karto,
be kovos siekiant tikslo.

Brandų sprendimą sudaro, iš vienos
pusės, akimirka, kuomet jis įvyksta –
jei yra vedamas protingumo dorybės,
iš kitos pusės, jį aplenkiantis
edukacijos ir autoedukacijos
procesas, kuriame didelis vaidmuo
tenka tvirtumo dorybei. Todėl mūsų
gyvenimo eigoje formuojame mūsų
jautimo būdą ir, kas seka – veiksmus.



Sekant prieš tai pateiktą pavyzdį, jei
bailus asmuo pripras pasidavinėti
baimei, kurią natūraliai jaučia tam
tikrų dirgiklių atžvilgiu, tai sukurs
jame įprotį jausmingai atsiliepti į tą
dirgiklį greitai sprunkant. Galiausiai
taip nutiks, kad tai taps to asmens
charakterio bruožu. Ir vyks
priešingai, jei jam pavyks įveikti
baimę – netgi jei asmuo nenustos jos
jausti – išmoks reaguoti narsiai, t. y.,
su tvirtumo dorybe.

Jausmai ir moralinis ugdymas

Ugdyme ypatingas dėmesys turi būti
teikiamas moralinei patirčiai –
negalime telktis vien tik prie tokių
klausimų, kaip intelektas, jėga, valia
ar emocinė pusiausvyra. Geras
jausmų formavimas turi stiprinti,
tarp kitko, džiaugsmingumo jausmą
darant gera ir liūdesio darant blogį.
Kalbama apie lavinimąsi trokšti to,
kas iš tiesų yra verta.



Mūsų vidinis pasaulis susideda iš
jausmų, kurie mums padeda daryti
gera, taip pat iš kitų, kurie kelia
grėsmę mūsų moraliniam
gyvenimui: Aš nedarau gėrio, kurio
trokštu, o darau blogį, kurio nenoriu.
Turime formuoti mūsų jausmus taip,
kad skatintų mus matyti gėrį tame,
kas padeda kurti harmoningą, pilną
ir išpildytą asmeninį gyvenimą. O
taip pat matyti kaip blogį tai, kas tam
priešinasi.

Pirmieji krikščionys tokią teigiamą
jausmingumo viziją priimdavo
natūraliai. Apie tai liudija šv.
Pauliaus žodžiai: Būkite tokio
nusistatymo kaip Kristus Jėzus [8].
Katalikų Bažnyčios Katekizme yra
pabrėžiama jausmų reikšmė
šventumui: „Moralės požiūriu
žmogus yra tobulas, kai jį kreipia į
gėrį ne vien jo valia, bet ir jausmai,
kaip pasakyta psalmėje: „Mano širdis
ir kūnas gieda iš džiaugsmo gyvajam
Dievui“ (Ps 84,3)“ [9].



Tiesa, kartais gėrio darymas mums
neatrodo patraukliai. Būtent dėl to
jausmai niekada nėra tikras ir
neklystantis elgesio kriterijus. Vis
dėlto, nederėtų atmesti jų jėgos ir
pripažinti, kad jie gali daryti
milžinišką įtaką. Tad išvada yra
paprasta: jausmus reikia formuoti
taip, kad lengvintų daryti gera ir
ieškoti laimės. Jei žmogus blogai
jausis pamelavęs, o būdamas
nuoširdus jaus pasitenkinimą,
tuomet tai tikrai jam atneš naudos.
Tuo tarpu nepasitenkinimo jausmas
kuomet esame nelojalūs,
savanaudžiai, tingūs ar neteisingi,
veiksmingiau sulaikys mus nuo
nuopuolio nei koks kitas argumentas.

Kai jausmai yra gerai išugdyti,
gyventi dorybes ir siekti šventumo
kainuoja mažiau pastangų. Juk
norime pasiekti Amžinojo Gyvenimo
(Dangaus) laimę aistringai mylėdami
gyvenimą žemėje: esu įsitikinęs vis
labiau, kad laimė danguje skirta



tiems, kurie sugeba būti laimingi
žemėje [10]. Taip priimsime ir
pamilsime tuos mažus kryžius, su
kuriais susidursime.

Vidinė laisvė

Kartais pasiduodame tendencijai
pareigą tapatinti su prievarta,
pareigą matome kaip laisvės
netekimą, kas tampa kliūtimi
emocinei raida. Tai tiesa –
moraliniame gyvenime pareiga yra
antraeilis dalykas. Pirmoje eilėje –
gėrio troškimas.

Tačiau pareigos atmetimas neretai
mus veda link blogio pasirinkimo,
nes ieškome, kaip paaiškėja, tik
tariamo gėrio: be abejo mus
patraukia, nes kainuoja mažiau
pastangų ir suteikia tiesioginio
malonumo, tačiau galiausiai
nesuteikia mums pilno
pasitenkinimo, sukeldamas nerimą
mūsų sąžinėje ir tuštumo jausmą
pačiuose mumyse.



Būtent antrame plane liekantis
pareigos jausmas padeda mums
pasirinkti realybę, kuri nors ir yra
sunki, bet yra turtinga ir suteikianti
išpildymą. Taip pareiga nubrėžia
mums kelią gėrio link ir padeda
mums nepailsti kol jį pasieksime. Kai
teigiame, kad ką nors darome, nes tai
mūsų pareiga, iš tiesų tai reiškia, kad
tai, ką turime padaryti yra mums
gera ir per tai veda į laimę.

Jausmų ugdymas mus įpareigoja
elgtis moraliai. Vykdysime mūsų
pareigas, bet ne vedami pareigos
jausmo - per jėgą, per prievartą, o
todėl, kad matysime jas kaip idealą,
kuris mus veda į pilnatvę. Būtent tai
yra vienas iš svarbesnių laisvės
pasiekimų.

A. Aguiló

[1] Mt 5, 27-28.



[2] Mk 7, 21-23.

[3] Lk 6, 45.

[4] Lk 16, 15.

[5] Apd 5, 4.

[6] Šv. Josemaría, Kalvė, nr. 750.

[7] Šv. Josemaría, Vaga, nr. 795.

[8] Fil 2, 5.

[9] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
nr. 1770.

[10] Šv. Josemaría,Kalvė, nr. 1005.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/ugdyti-jausmus/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-jausmus/
https://opusdei.org/lt-lt/article/ugdyti-jausmus/

	Ugdyti jausmus

