
opusdei.org

Trečiadienis.
Žmogiškosios
dorybės

Dorybės ir šventumas.
Žmogiškosios dorybės ir
antgamtinės dorybės. Viešpats
visada duoda savo malonę
gyventi krikščioniškuoju
tikėjimu visoje jo pilnatvėje.

2025-03-26

I. Tu parodysi man taką, kuris veda į
gyvenimą. Tavo Artume – džiaugsmo
pilnatvė1.



Jėzus įvairiais įvaizdžiais mus moko,
kad kelias, kuris veda į Gyvenimą, į
šventumą, – tai pilnutinė dvasinio
gyvenimo plėtra: garstyčios grūdelis,
kuris išauga ir tampa dideliu medžiu,
kur nutupia dangaus paukščiai;
kviečio grūdas, kuris pasiekia brandą
ir veda varpas su daugybe grūdų...
Šis augimas, kuriam netrūksta
sunkumų ir kuris kartais gali
atrodyti lėtas, – tai dorybių plėtra.
Kiekvienos dienos pašventinimas
susideda iš daugelio žmogiškų ir
antgamtinių dorybių taikymo:
tikėjimo, vilties, artimo meilės,
teisingumo, tvirtumo..., darbštumo,
ištikimybės, optimizmo...

Kad dorybės augtų, reikalingas
veiksmų kartojimas, nes kiekvienas
iš jų palieka sieloje nusiteikimą,
kuris palengvina sekantį. Pavyzdžiui,
žmogus, kuris jau keldamasis
išgyvena „herojišką minutę“,
įveikdamas tingumą nuo pat pirmo
dienos akimirksnio2, lengviau galės



būti uolus kitose pareigose, mažose
ar didelėse, tuo pat būdu, kaip
sportininkas treniruodamasis gerina
savo fizinį pasirengimą ir įgyja
geresnį gebėjimą atlikti savo
pratimus. Dorybės kaskart vis labiau
tobulina žmogų, sykiu
palengvindamos daryti gerus darbus
ir kiekvieną akimirką greitai ir
tinkamai atsiliepti į Dievo meilę. Be
dorybių – šių gerų įpročių, įgytų
kartojant aktus ir padedant malonei
– kiekvienas geras veiksmas tampa
daug atsieinančiu ir sunkiu, lieka
vienišas kaip pavienis aktas, ir yra
lengviau įkliūti į klaidas ir
nuodėmes, kurios mus tolina nuo
Dievo. Veiksmų kartojimas ta pačia
kryptimi palieka sieloje pėdsaką
įpročių pavidalu, šie nuteikia gėriui
ar blogiui būsimuose veiksmuose
pagal tai, ar buvo geri, ar blogi. Iš
žmogaus, kuris daro gera iš įpročio,
galima tikėtis, kad tebedarys tai ir
susidūręs su sunkumais: tas įprotis,
ta dorybė jį palaiko. Todėl taip



svarbu, kad atgaila ištrintų buvusio
gyvenimo nuodėmių pėdsakus: kad
nebelenktų jo į blogį; atgaila tuo
intensyvesnė, kuo rimtesni buvo
nuopuoliai arba kuo ilgesnis laikas,
kai buvo atsiskirta nuo Dievo, nes
paliktas pėdsakas bus didesnis.

Gyvenimas dorybėmis kiekvieną
akimirką mums rodo kelią, kuris
veda pas Viešpatį. Kai krikščionis,
malonės padedamas, stengiasi ne tik
šalintis progų nusidėti ir tvirtai
priešintis pagundoms, bet ir siekti
šventumo, kurio iš jo prašo Dievas,
kiekvieną kartą vis labiau
įsisąmonina, kad krikščioniškas
gyvenimas reikalauja dorybių
plėtros, taip pat apvalyti nuodėmes ir
atsiliepimo malonei stygių praeityje.
Ypač šiuo Gavėnios laiku Bažnyčia
kaip tik ir kviečia mus augti
dorybėmis: įpročiais daryti gera.



II. Šventumas – dorybių taikymas ir
vieną dieną, ir kitą, atkakliai, savo
gyvenamoje aplinkoje ir aplinkybėse.
„Žmogiškosios dorybės yra
dieviškųjų dorybių pagrindas; jos
savo ruožtu skatina elgtis sąžiningai.
Tačiau vien noro puoselėti šias
dorybes neužtenka: reikia išmokti jas
įgyvendinti. Discite benefacere,
mokykitės daryti gera. Reikia nuolat
kartoti tokius veiksmus – būti
nuoširdiems, teisingiems, ramiems,
kantriems, nes darbai atskleidžia
meilę ir Dievą reikia mylėti ne tik
žodžiais, bet ir darbu, ir tiesa“3.

Nors pašventinimas – visiškai Dievo,
iš savo begalinio gerumo Jis norėjo,
kad būtų reikalingas žmogaus
atsiliepimas, ir mūsų prigimtyje
įdiegė gebėjimą nusiteikti
antgamtiniam malonės veikimui.
Puoselėdami žmogiškas dorybes –
tvirtumą, ištikimybę, teisingumą,
atvirumą, prielankumą... – geriausiai
įmanomu būdu parengiame savo



sielą Šventosios Dvasios veikimui.
Lengva suprasti, kad „neįmanoma
tikėti šventumu tų, kurie neturi
elementariausių žmogiškų dorybių“4.

Krikščionis dorybes turi taikyti
įprastame gyvenime, visomis
aplinkybėmis: lengvomis, sunkiomis
ir labai sunkiomis. „Šiandien, kaip ir
ankstesniais laikais, iš krikščionių
laukiama didvyriškumo.
Didvyriškumo, žinoma, jeigu
prireiktų, didžioje kovoje. Bet
dažniau tokio didvyriškumo, kuris
pasireiškia nedideliuose
kasdieniuose gyvenimo mūšiuose“5.
Kaip augalas maitinasi iš dirvos,
kurioje auga, taip ir antgamtinis
krikščionio gyvenimas leidžia šaknis
konkrečiame pasaulyje, kuriame jis
pasinėręs: darbe, džiaugsmuose ir
bėdose, esant geroms ir blogoms
žinioms... Viskas turi tarnauti mylėti
Dievui ir vykdyti apaštalavimui.
Vieni įvykiai labiau skatins padėką,
kiti – dieviškąją įsūnystę; tam tikros



aplinkybės stiprins tvirtumą, kitos –
pasitikėjimą Dievu... turint galvoje,
kad dorybės sudaro tvorelę: kai auga
viena, einama į priekį ir visose
kitose. Ir „meilė teikia vienybę
visoms dorybėms, kurios žmogų daro
tobulą“6.

Negalime tikėtis idealių situacijų,
palankiausių aplinkybių, kad
siektume šventumo ir
apaštalautume: „(...) kai krikščionis
su meile atlieka ir labiausiai
netranscendentišką kasdienių
veiksmų dalį, ši prisipildo Dievo
transcendencijos (...). Tad meskite
svajas, netikrą idealizmą, fantazijas,
tai, kas įprasta vadinti mistiniu
pageidavimu – o kad būčiau nevedęs,
o kad neturėčiau šios profesijos, o
kad turėčiau daugiau sveikatos, o
kad būčiau jaunas, o kad būčiau
senas!.. – ir vietoj to blaiviai remkitės
labiau materialia ir betarpiška
tikrove, kuri yra ten, kur yra
Viešpats“7.



Laukti situacijų ir aplinkybių, kurios
mums atrodo geros ir palankios būti
šventiems, būtų tolygu leisti
gyvenimui praeiti tuščiam ir
prarastam. Ši šiandienos maldos
valandėlė gali mums pasitarnauti,
kad greta Viešpaties klaustume
savęs: ar realus mano troškimas
kaskart vis labiau tapatintis su
Kristumi? Ar tikrai išnaudoju
kiekvienos dienos nutikimus lavintis
žmogiškose ir, su Dievo malone,
antgamtinėse dorybėse? Ar
stengiuosi labiau mylėti Dievą,
geriau padarydamas tuos pačius
dalykus, su grynesne intencija?

III. Viešpats nereikalauja
neįmanomų dalykų. Ir iš visų
krikščionių Jis tikisi, kad jie
pilnutinai gyvens žmogiškas dorybes,
net būdami aplinkose, kurios, atrodo,
vis labiau tolsta nuo Dievo. Jis suteiks



reikalingų malonių, kad šiose
sunkiose situacijose liktų ištikimi.
Dar daugiau, šis pavyzdingumas,
kurio tikisi iš visų, dažnai bus
priemonė padaryti Kristaus mokymą
patrauklų ir vėl iš naujo
evangelizuoti pasaulį.

Daugelis krikščionių, praradę
antgamtinį jausmą, taigi ir realų
malonės poveikį savo gyvenimui,
mano, jog tam, kad Kristaus pasiūlytą
idealą galėtų gyventi eiliniai žmonės,
jį reikia priderinti prie mūsų laikų.
Daro moralinius kompromisus
darbe, santuokoje arba nuolaidžiauja
palaidai, juslingumo kupinai
aplinkai, pataikauja daugiau ar
mažiau vyraujančiam
sumiesčionėjimui ir t. t.

Savo gyvenimu – kuris gali turėti
trūkumų, bet su jais nedera
taikstytis, – turime mokyti, kad
krikščioniškas dorybes galima
praktikuoti visuose tauriuose



darbuose; ir kad būti gailestingam
svetimoms ydoms bei klaidoms
nereiškia silpninti Evangelijos
reikalavimus.

Norint augti žmogiškomis ir
antgamtinėmis dorybėmis, greta
malonės reikia ir asmeninių
pastangų, kad šių dorybių
praktikavimą išskleistume įprastame
gyvenime, kol pasieksime tikrų
įpročių, o ne tik dorybės regimybę:
„Išorė – energinga ir veržli. Tačiau
viduje – koks ištižimas ir valios
stoka! Ugdykis ryžtą, kad tavo
dorybės virstų ne apsimetimu, o
įpročiais, lemiančiais tavo
charakterį“8.

Šventasis Jonas Auksaburnis ragina
kovoti vidiniame gyvenime taip, kaip
tai daro „mažutėliai mokykloje.
Pirmiausia, – sako šventasis, – jie
pažįsta raidžių pavidalą; netrukus
ima jas skirti ir pagaliau taip žingsnis
po žingsnio išmoksta skaityti.



Dalydami dorybę į dalis, pirmiausia,
pavyzdžiui, išmokstame nekalbėti
blogai; paskui, eidami prie kitos
raidės, niekam nepavydėti, jokioje
situacijoje nebūti kūno vergais,
nepasiduoti besotystei... Netrukus,
pereidami nuo šių prie dvasinių
raidžių, studijuokime susilaikymą,
juslių apmarinimą, tyrumą,
teisingumą, tuščios garbės
niekinimą; stenkimės būti kuklūs,
atgailaujančios širdies. Jungdami
vienas dorybes su kitomis, įrašykime
jas į savo sielą. Ir turime tai
praktikuoti savo namuose: su
draugais, su žmona, su vaikais“9.

Svarbu, kad tvirtai ir su meile
nuspręstume siekti dorybių savo
kasdienėse užduotyse. Kuo labiau
pratinsimės šiuose geruose
veiksmuose, tuo lengviau
įgyvendinsime kitus, vis labiau
tapatindamiesi su Kristumi. Dievo
Motina, „visų dorybių pavyzdys ir
mokykla“10, jeigu kreipsimės į ją



prašydami pagalbos ir patarimo,
pamokys mus iki galo įvykdyti savo
troškimus ir padės pasiekti rezultatų,
kurių norime per dalinį sąžinės
patikrinimą, dažnai skirtą įgyti labai
konkrečiai ir apibrėžtai dorybei.

1 Ps 16, 11.

2 Šv. Chosemarija, Kelias, 206.

3 Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai, 91.

4 A. Del Portillo, Escritos sobre el
sacerdocio, Madridas, Epalsa, 4-asis
leid., p. 28.

5 Šv. Chosemarija, Kristus eina pro
šalį, 82.

6 Šv. Alfonsas Liguoris, Meilės Jėzui
Kristui praktika.

7 Šv. Chosemarija, Pokalbiai, 116.



8 Šv. Chosemarija, Vaga, 777.

9 Šv. Jonas Auksaburnis, Homilijos
apie psalmes, 11, 8.

10 Šv. Ambraziejus, Traktatas apie
mergeles, 2.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/treciadienis-zmogiskosios-

dorybes/ (2026-02-04)

https://opusdei.org/lt-lt/article/treciadienis-zmogiskosios-dorybes/
https://opusdei.org/lt-lt/article/treciadienis-zmogiskosios-dorybes/
https://opusdei.org/lt-lt/article/treciadienis-zmogiskosios-dorybes/

	Trečiadienis. Žmogiškosios dorybės

