
opusdei.org

Trečiadienis. Visa
atnaujinti Kristuje

Krikščionys, pasaulio šviesa ir
žemės druska. Gimtosios
nuodėmės padariniai pasaulyje.
Atpirkimas. Vėl atvesti pas
Kristų visas žemiškas
tikrenybes. Pamaldumo
gyvenimas ir darbas.
Šventumas pasaulyje.

2025-03-31

I. Dievas juk nesiuntė savo Sūnaus į
pasaulį, kad Jis pasaulį pasmerktų,
bet kad pasaulis per Jį būtų
išgelbėtas1. Jis atėjo į pasaulį, kad



žmonės turėtų šviesą ir liautųsi
grūmęsi tamsybėse2, o turėdami
šviesą galėtų padaryti pasaulį vieta,
kur visi dalykai tarnautų Dievo
šlovei ir padėtų žmogui pasiekti savo
galutinį tikslą. Šviesa spindi tamsoje,
ir tamsa jos neužgožė3. Tai aktualūs
žodžiai gerai pasaulio daliai, kuri
tebelieka visiškoje tamsoje, nes be
Kristaus žmonės niekad nepasieks
nei ramybės, nei laimės, nei
išganymo. Be Kristaus egzistuoja tik
tamsa ir nuodėmė. Kas atmeta
Kristų, lieka be šviesos, ir jau
nebežino, kur eina kelias. Lieka
suklaidintas pačioje savo esybės
gelmėje.

Amžių bėgyje daug žmoniųsavo
gyvenimą (darbą,studijas, reikalus,
tyrinėjimus, aistras) atskyrė nuo
tikėjimo; ir kaip šio atskyrimo
padarinys laikinos tikrenybės
netenka savo vertės, jų tarsi
nepasiekia Atpirkimo šviesa.
Stokodami šios šviesos, daugelis ėmė



laikyti pasaulį tikslu savaime, be
jokio sąryšio su Dievu, ir taip
iškreipė net elementariausias ir
esmingiausias tiesas. Ypač šį
atskyrimą reikia taisyti Vakarų
šalyse, „kadangi yra daug kartų,
kurios šiais laikais prarandamos
Kristui ir Bažnyčiai, ir kadangi,
nelaimei, iš šių vietų visam pasauliui
paskleidžiamos naujos pagonybės
piktžolės. Šią šiuolaikinę pagonybę
apibūdina materialios gerovės siekis
bet kokia kaina ir atitinkamai
pamiršimas – geriau būtų sakyti
baimė, tikras siaubas – viso to, kas
gali kelti kančias. Su šia perspektyva
tokie žodžiai kaip Dievas, nuodėmė,
kryžius, apsimarinimas, amžinasis
gyvenimas..., tampa nesuprantami
daugybei žmonių, kurie nežino jų
reikšmės ir turinio. Esate stebėję šią
stulbinančią tikrovę, kai daugelis
turbūt Dievą ėmė suskliausti kai
kuriose savo asmeninio, šeimyninio
ir profesinio gyvenimo detalėse; bet
kadangi Dievas egzistuoja, myli,



prašo, galiausiai pašalina Jį – kaip
kokį įsibrovėlį – iš pilietinių įstatymų
ir tautų gyvenimo. Su juokinga ir
pretenzinga puikybe nori į jo vietą
iškelti vargšą padarą, netekusį savo
antgamtinio ir žmogiško orumo bei
apsiribojusį – tai ne perdėjimas: tai
matyti visur – pilvu, seksu, pinigais“4.

Pasaulis lieka tamsybėse, jei
krikščionys, stokodami gyvenimo
vienovės, nenušviečia ir neįprasmina
konkrečių gyvenimo tikrenybių.
Žinome, kad tikrų Kristaus mokinių,
o ypač pasauliečių, laikysena prieš
pasaulį – ne atskyrimo, o buvimo
įkurdintiems jame, tarsi raugui
tešloje, kad jį perkeistų. Nuoseklus
savo tikėjimu krikščionis yra druska,
kuri teikia skonį ir saugo nuo
gedimo. Ir todėl ypač svarbus jo
liudijimas tarp pavyzdingai atliktų
įprastų užduočių. „Jei mes,
krikščionys, tikrai gyventume pagal
savo tikėjimą, įvyktų didžiausia visų
laikų revoliucija…



Bendradarbiavimo atpirkime
veiksmingumas priklauso ir nuo
kiekvieno iš mūsų! Pamąstyk apie
tai“5. Ar gyvenu gyvenimo vienovę
kiekvieną savo būties akimirką:
darbe, laisvalaikiu...?

II. Visi padarai pagal Kūrėjo
nustatytą tvarką buvo pastatyti
tarnauti žmogui. Adomas per savo
puikybę į pasaulį įvedė nuodėmę,
suardydamas visos kūrinijos ir paties
žmogaus harmoniją. Paskui protas
buvo aptemdytas ir su galimybe
pakliūti į klaidą; valia susilpnėjusi;
serganti – bet nesugadinta – laisvė
iškart pamilti gėrį. Žmogus liko giliai
sužeistas, jam sunkiau pažinti ir
laikytis savo tikrojo gėrio. „Nutraukė
Sandorą su Dievu ir kaip padarinį,
viena vertus, patyrė vidinę
dezintegraciją, kita vertus, prarado
sugebėjimą kurti bendrystę su



kitais“6. Nuodėmės sukelta netvarka
siekė toliau už žmogų, paveikdama ir
gamtą. Pasaulis yra geras, nes buvo
sukurtas Dievo tam, kad padėtų
žmogui pasiekti savo galutinį tikslą.
Bet po gimtosios nuodėmės
materialūs daiktai, talentas, technika,
įstatymai... gali pakeisti savo tikrąją
paskirtį ir virsti blogybėmis žmogui,
užtemdydami jo galutinį tikslą,
atskirdami nuo Dievo, užuot prie Jo
artinę. Taip atsiranda daug
pusiausvyros netekimo atvejų,
neteisybių, engimų, kurių šaltinis –
nuodėmė. „Žmogaus nuodėmė – tai
ryšio su Dievu nutraukimas, radikali
tragedijų, žyminčių laisvės istoriją,
priežastis. Kad tai suprastų, daugelis
iš mūsų amžininkų turi naujai atrasti
nuodėmės jausmą“7.

Dievas iš savo begalinio
gailestingumo atjautė šį būvį, į kurį
buvo nupuolusi kūrinija, ir mus
išpirko Jėzuje Kristuje: grąžino mus į
draugystę su Juo, ir, kas yra dar



daugiau, sutaikino mus su savimi iki
tokio laipsnio, kad galime vadintis
Dievo vaikais ir būti jais8; paskyrė
mus amžinam gyvenimui, kad
amžiams gyventume su Juo Danguje.

Mums, krikščionims, priklauso,
daugiausia per savo darbą, paverstą
malda, padaryti, kad visos
žemiškosios tikrenybės virstų
išganymo priemone, nes tik taip
tikrai pasitarnaus žmogui. „Turime
krikščioniška dvasia persmelkti visas
visuomenės sritis. Nepasilikite tik
troškime: kiekvienas ten, kur dirba,
turi suteikti savo darbui Dievo turinį
ir turi stengtis – savo malda,
apsimarinimu, gerai atliktu
profesiniu darbu – formuotis ir
formuoti kitas sielas Kristaus Tiesoje,
kad Jis būtų paskelbtas visų
žemiškųjų reikalų Viešpačiu“9. Ar
darau visa, ką galiu, kad tai
įgyvendinčiau? Ar suvokiu, kad tam
privalau turėti vis gilesnę gyvenimo
vienovę?



III. Misija, kurią mums pavedė
Viešpats, – įdiegti visuomenei
krikščionišką jausmą, nes tik tada
struktūros, institucijos, įstatymai,
poilsis turės krikščionišką dvasią ir
tikrai tarnaus žmogui. „Mes, Jėzaus
Kristaus mokiniai, bet kurią
akimirką ir bet kokiomis gyvenimo
aplinkybėmis turime būti brolybės
sėjėjai. Kai vyras ar moteris
intensyviai gyvena krikščioniška
dvasia, visa jų veikla bei santykiai
atspindi ir perduoda Dievo meilę ir
Karalystės gėrybes. Reikia, kad mes,
krikščionys, mokėtume savo
kasdieniams šeimos, draugystės,
kaimynystės, darbo ir pramogų
santykiams uždėti krikščionio meilės
antspaudą, o tai yra paprastumas,
teisingumas, ištikimybė, švelnumas,
dosnumas, solidarumas ir
džiaugsmas“10.



Asmeninių pamaldumo praktikų
nedera atskirti nuo likusių mūsų
reikalų, jos turi būti momentais, kai
nuolatinis sąryšis su Dievu sustiprėja
ir pagilėja taip, kad nuo to pakyla
kasdieninių veiklų tonas. Aišku, kad
siekti šventumo pasaulyje nėra atlikti
ar dauginti pamaldas ar pamaldumo
praktikas, bet būti veiksmingoje
vienybėje su Viešpačiu, kuris šiuos
veiksmus skatina ir kuriam jie
pašvęsti. O kai yra veiksminga
vienybė su Viešpačiu, tai paveikia
visą žmogaus elgesį. „Tos praktikos
beveik nejučia tave pastūmės į
kontempliatyvią maldą. Sieloje
atsiras daugiau meilės apraiškų –
trumpų, karštų maldų, padėkos,
atgailos žodžių, dvasinių komunijų,
netgi atliekant savo pareigas: keliant
telefono ragelį, lipant į transporto
priemonę, atidarant ar uždarant
duris, praeinant pro bažnyčią, prieš
imantis darbo, jį darant ar
baigiant“11.



Stenkimės gyventi taip, su Kristumi
ir Kristuje, visas ir kiekvieną savo
būties akimirką: darbe, šeimoje,
gatvėje, su draugais... Tai yra 
gyvenimo vienovė. Tada asmeninis
pamaldumas orientuojasi į veiksmą,
suteikdamas jam impulsą ir turinį,
kol kasdienį reikalą paverčia dar
vienu meilės Dievui aktu. Ir sykiu
darbas ir kiekvienos dienos užduotys
palengvina bendravimą su Dievu ir
yra laukas, kur lavinamos visos
dorybės. Jei stengiamės dirbti gerai ir
į savo rūpesčius įdėti antgamtinį
matmenį, kurį teikia Dievo meilė,
mūsų užduotys pasitarnaus žmonių
išganymui, ir padarysime pasaulį
žmoniškesniu, nes neįmanoma, kad
žmogus būtų gerbiamas – o dar
mažiau, kad jis būtų mylimas, – jei
neigiamas Dievas arba su Juo
kovojama, nes žmogus tik tada
žmogus, kai tikrai yra Dievo
atvaizdas. Priešingai, „šėtono
dalyvavimas žmonijos istorijoje



sustiprėja tiek pat, kiek žmogus ir
visuomenė nutolsta nuo Dievo“12.

Šioje užduotyje pašventinti
žemiškąsias tikrenybes mes,
krikščionys, nesame vieni. Dievo
norimos tvarkos atkūrimas ir viso
pasaulio vedimas į Jo pilnatvę iš
esmės yra Šventosios Dvasios, tikrojo
istorijos Viešpaties, veikimo vaisius:
„Non est abbreviata manus Domini–
Viešpaties ranka nesutrumpėjo.
Šiandien Dievas ne mažiau galingas
nei kada nors anksčiau. Jo meilė
žmogui nesumažėjo. Tikėjimas moko,
kad visa kūrinija, žemės ir dangaus
kūnų judėjimas, geri kūrinių darbai
ir visa, kas yra pasiekta istorijoje, –
trumpai tariant, viskas ateina iš
Dievo ir į Jį krypsta“13.

Šventąją Dvasią prašome, jog
sujudintų daugelio žmonių – vyrų ir
motetų, senų ir jaunų, sveikų ir
ligonių – sielas, kad būtų druska ir
šviesa žemiškose tikrenybėse.



1 Jn 3, 17.

2 Plg. Jn 8, 12.

3 Jn 1, 5.

4 Pal. A. Del Portillo, Ganytojiškas
laiškas, 1985 m. gruodžio 25 d., 4.

5 Šv. Chosemarija, Vaga, 945.

6 Šv. Jonas Paulius II, Bendroji
audiencija, 1983 m. rugpjūčio 6 d.

7 Tikėjimo Doktrinos Taryba, Instr.
Libertatis contientiae, 1986 m. kovo
22 d., 37.

8 Plg. 1 Jn 3, 1.

9 Pal. A. Del Portillo, op. cit., n. 10.

10 Ispanijos Vyskupų Konferencija,
Pastoracinė instr. Los católicos en la
vida pública, 1986 m. balandžio 22 d.,
111.



11 Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai,
149.

12 Šv. Jonas Paulius II, Bendroji
audiencija, 1986 m. rugpjūčio 20 d.

13 Šv. Chosemarija, Kristus eina pro
šalį, 130.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/treciadienis-viska-atnaujinti-

kristuje/ (2026-02-04)

https://opusdei.org/lt-lt/article/treciadienis-viska-atnaujinti-kristuje/
https://opusdei.org/lt-lt/article/treciadienis-viska-atnaujinti-kristuje/
https://opusdei.org/lt-lt/article/treciadienis-viska-atnaujinti-kristuje/

	Trečiadienis. Visa atnaujinti Kristuje

