
opusdei.org

Tikėjimo
perdavimas (I)

Vaiko charakteris ir asmenybė
didžiąja dalimi yra formuojami
šeimoje. Tarp artimiausiųjų
vaikas taipogi mokosi bendrauti
su Dievu. Tikėjimo perdavimas
yra ypatingas, vis aktualesnis
šeimos uždavinys.

2020-06-05

Kiekvienas šeimoje atsirandantis
vaikas yra ženklas pasitikėjimo, kokį
Dievas rodo tėvams. Tėvai turi
užduotį rūpintis vaikais ir ugdyti
jiems patikėtus palikuonis. Daro tai



turėdami omenyje pašaukimą į
amžinąją laimę, kuriuo yra
apdovanotas kiekvienas jų vaikas.
Vertingiausias paveldas, kokį tėvai
gali perteikti vaikams yra tikėjimas.
Būtent jis suteikia galutinę prasmę
mūsų egzistencijai. Kadangi Dievas
niekada nepatiki misijos
neužtikrinęs jos įgyvendinimui
būtinų priemonių, jokia žmogiškoji
bendruomenė neturi geresnio
aprūpinimo reikalingomis
priemonėmis nei šeima tam, kad
tikėjimas įsišaknytų vaiko širdyje.

Asmeninis liudijimas

Tikėjimo formavimas nėra tik
mokymas, bet gyvenimiškos
išminties perdavimas. Nepaisant to,
kad Dievo Žodis yra veiksmingas
savaime, Dievas norėjo išnaudoti
žmonių liudijimą ir maldą tikėjimo
skleidimui. Evangelija įtikina būtent
tuomet, kai ja gyvename. Tai yra
nepaprastai svarbu mažų vaikų



atveju, kuriems sudėtinga atskirti tai,
kas yra sakoma nuo to, kas tai sako.
Vaikai sutapatina besimeldžiančią
motiną (arba tėvą) su pačia malda.
Tokia malda vaikų akyse turi
ypatingą vertę. Ji yra gera, maloni ir
turi prasmę – nes taip elgiasi mano
mama ar tėtis.

Tėvai rankose turi visus reikiamus
kozirius perduoti tikėjimą savo
vaikams. Visų pirma Dievas tikisi iš
jų vienybės ir pamaldaus elgesio, o
ne gražios retorikos, aiškinant ką
reikia daryti, o ko – ne.

Asmeninis tėvų liudijimas turi būti
vienareikšmis ir natūralus,
nuoseklus kiekvieną akimirką ir
kiekvienoje aplinkybėje. Tėvai neturi
nuolatos skaityti pamokslų. „Tegul
mato kaip meldžiatės – tai yra tai, ką
mačiau pas savo tėvus, ir tai yra
įrėžta mano širdyje. Taip pat ir tavo
vaikai, kai bus mano amžiaus, su
meile prisimins motiną ir tėvą, kurie



jų nepriversdavo, bet savuoju
pavyzdžiu ir šypsena davė tikėjimo
doktrinos pamoką bei tai, kas būtina,
be nuvarginimo“ [1]. Kad tikėjimas
sustiprėtų jų širdyse, kartais pakanka
pamatyti tėvų džiaugsmą, kai eina
išpažinties. Negalima nuvertinti
vaikų, net jei atrodo naivūs: iš tiesų
jie labai gerai pažįsta savo tėvus,
mato, kas yra gera, o kas mažiau
gera, stebi viską ką darome, o ko ne.
Jiems tai yra svarbi informacija, kuri
prisideda pagilindama formavimą
arba jį deformuodama.

Benediktas XVI daug kartų aiškino,
kad gilūs pokyčiai visuomenėje,
institucijose ir konkrečių asmenų
širdyse yra paprastai šventųjų, o ne
išminčių ir galiūnų, nuopelnas:
„Istorijos vingiuose jie – šventieji –
buvo tikri atnaujintojai, išvilkdavę
istoriją iš tamsių slėnių, į kuriuos jai
vis gresia nugrimzti, ir įnešdavę į ją
tiek daug šviesos <...>“ [2]. Panašiai
yra ir šeimoje. Be abejo, norint būti



geru mokytoju reikia panaudoti kuo
daugiau ugdomųjų priemonių
tikėjimui perduoti ir formuoti, bet
esminis aspektas yra tėvų
įsitraukimas siekti asmeninio
šventumo. Tai asmeninis šventumas
yra geriausias tikėjimo perdavimo
įrankis. „Iš visų krikščioniškų
aplinkų patirties yra žinoma, kokių
gerų rezultatų pasiekiama natūraliai
ir pamaldžiai šeimos židinio šilumoje
įvedant į gyvenimą. Vaikas mokosi
Viešpatį Dievą pastatyti priešais
pirminius ir giliausius jausmus,
mokosi priimti Viešpatį Dievą kaip
Tėvą ir Dievo Motiną kaip Motiną,
mokosi melstis. Sekdamas savo tėvų
pavyzdžiu. Kai tai yra suvokiama,
tuomet matyti milžiniškas apaštalinis
uždavinys, kurį įgyvendinti turi
tėvai, įpareigoti nuoširdžiam
pamaldumui, kad galėtų perduoti
(labiau negu mokyti) tą pamaldumą
vaikams“ [3].

Pasitikėjimas ir draugystė



Iš kitos pusės matome, kad daugelio
vaikinų ir merginų – ypač pasiekus
brendimo ir jaunystės laikotarpį –
tikėjimas silpsta susiduriant su
sunkumais ir išbandymais. Šių krizių
šaltiniai labai įvairūs: pagoniškos
aplinkos spaudimas, draugai,
išjuokiantys religinius įsitikinimus,
mokytojas, kuris perduoda žinias iš
ateistinės perspektyvos arba kuris
reikalus apie Dievą nustumia į
paraštes. Šios krizės nebus rimtos jei
tie, kas jas išgyvena, galės apie jas
nuoširdžiai pasikalbėti su tinkamais
žmonėmis.

Svarbu, kad tėvai pasirūpintų, kad
šeimoje gyvuotų nuoširdumo ir
pasitikėjimo atmosfera. Jie turi būti
visuomet pasirengę dovanoti savo
laiką. „Įsitikink, kad [vaikai] yra
lojalūs, nuoširdūs, nebijo Jums
pasipasakoti. Kad tai pasiektum, būk
lojalus su jais, traktuok juos lyg jau
būtų suaugę, prisitaikydamas prie jų
poreikių, aplinkybių ir charakterio.



Būk jų draugas, būk švelnus ir kilnus
jų atžvilgiu, būk nuoširdus ir
paprastas“ [4]. Šių patarimų
įgyvendinimui negalima laukti kol
vaikai ims bręsti ar susidurs su
pirmais sunkumais. Juos reikia
maitinti nuo ankstyviausių ir
saldžiausių metų.

Pokalbis su vaikais yra vienas
maloniausių dalykų. Tai taip pat
betarpiškiausias ir natūraliausias
būdas įsitraukti į tikrą draugystę su
jais. Kai kas nors užmezga
pasitikėjimo santykius su kitu
asmeniu, tarp jų atsiranda tiltas,
teikiantis abiem šalims
pasitenkinimą. O, kad tėvai
neprarastų nei vienos galimybės
pasikalbėti su vaiku apie jo baimes ir
jausmus! Toks pokalbis yra
geriausias būdas vienas kitam
pažinti. Tiesa, nors kai kurie augimo
laikotarpiai yra sunkesni už kitus,
tėvai nedvejodami drąsiai privalo
įgyvendinti troškimą būti savo vaikų



draugais. Tokiais, su kuriais „jie
noriai dalintųsi rūpesčiais, tartųsi dėl
savo problemų, tikėdamiesi sulaukti
nuoširdžios ir veiksmingos pagalbos“ 
[5].

Pasitikėjimo ir draugystės
atmosferoje vaikai išgirs Dievo balsą
maloniu ir patraukliu būdu. Tai
reikalauja iš tėvų rasti laiko vaikams,
abiem šalims vertingo laiko: vaikas
turi pastebėti, kad jo reikalai mums
yra svarbesni nei kiti užsiėmimai. Tai
pasireiškia per konkrečius veiksmus,
kurių pakeisti neturėtų jokios
aplinkybės. Negalime sau leisti
nerodyti ar pavėluotai parodyti
reikiamą dėmesį vaikui. Turime
išjungti televizorių ar kompiuterio
monitorių kai dukra ar sūnus ieško
mūsų dėmesio ir aiškiai parodo, kad
nori pasikalbėti; sutrumpinti laiką,
leidžiamą darbe; ieškoti tokių
rekreacijos ir poilsio galimybių,
kurios palengvina pokalbius šeimoje,
ir t. t.



Laisvės paslaptis

Kur yra tikra laisvė, žmonės ne
visada nori daryti tai, kas jiems dera
ar kas atitinka jų pastangas. Kartais
įsitraukiame, tačiau niekas
nepavyksta – bent jau tariamai – o
mūsų nesėkmės jausmas ir kitų
kaltinimas niekam nepasitarnauja.
Protingiausias sprendimas –
apsispręsti kaip pataisyti mūsų
asmeninį formavimą ir kaip padėti
šioje srityje kitiems. Nerasime jokios
magiškos formulės. Kiekvienas turi
savitą gyvavimo būdą, kuris veda
prie tiesos atskleidimo ir paaiškina
dalykus tik jam aiškiu būdu.

Tokia pasaulio matymo įvairovė nėra
kliūtis. Be to, ji praplečia formavimo
horizontus: iš vienos pusės, leidžia,
kad formavimas būtų įdiegtas į
asmeninį santykį, laisvas nuo
stereotipų. Iš kitos pusės, skirtingų
vaikų temperamentų ir charakterių
įvairovė lemia ugdymo situacijų



turtingumą. Todėl, net jeigu tikėjimo
kelias būtų vienas iš labiausiai
asmeninių kelių – nes liečia asmeninį
santykį su Dievu – galime padėti
vaikams šį kelią nueiti, juos
palydėdami, aukodami savo dėmesį
ir laiką. Būtent tai ir reiškia
„perduoti tikėjimą“.

Jei ramiai asmeninės maldos metu
pasvarstysime apie tam tikrų
asmenų gyvenimą, Dievo pagalbos
dėka pamatysime viską reikiamoje
šviesoje ir matysime kaip su jais
elgtis. Tikėjimo perdavimas nėra
strategija ar preciziškas visokių
veiksmų užprogramavimas, bet
pastangos įdėtos pagelbstint suprasti
Dievo planą asmeniniam gyvenimui;
pagalba vaikui savarankiškai atrasti,
ką dera pataisyti ir kaip tai padaryti
– kad jis turi pasikeisti, nes nori
pasikeisti. Todėl mūsų Tėvas
pabrėždavo: „tikiu laisve kaip
ugdymo priemone; tikiu laisve kaip



veiksminga priemone; tikiu
pasitikėjimu kaip vienybės sąlyga“ [6].

Sritys, reikalaujančios dėmesio

Yra daugybė būdų tikėjimui
perduoti. Pirmiausia – pamaldus
šeimyninis gyvenimas, Dievo
artumas maldoje ir sakramentuose,
kuomet tėvai neslepia savo santykio
su Dievu, o tiesiog natūraliai jį
praktikuoja, gerbdami vaikų
autonomiją. Melsdamiesi prieš valgį,
su mažesniais vaikais kalbėdami
maldas ryte ir vakare, patikėdami
juos angelams sargams ir mokydami
švelnaus prisirišimo prie Mergelės
Marijos. Šie konkretūs veiksmai
sukurs pamaldumo klimatą šeimos
namuose ir duos vaisių: natūralaus
vaikų pamaldumo, kuris juos lydės
visą gyvenimą.

Kitas būdas – mokyti doktrinos.
Pamaldumas be doktrinos išmanymo
lengvai pasiduoda įvairių
intelektualinių ir ideologinių srovių



puolimui, su kuriomis vaikai
susidurs visą gyvenimą. Taip pat
jiems reikia apologetinio formavimo,
tiek gilaus, tiek praktinio. Be abejo,
svarbu turėti omenyje vaiko amžių ir
jo ypatybes.

Kalbant su bręstančiu vaiku dera
dažnai komentuoti aktualias temas,
filmus ar knygas. Tai bus gera proga
mokyti doktrinos. Nedera laukti, kol
galbūt vaikas pats šio ar to paklaus.

Kalbant apie mažesnius vaikus, geras
pretekstas mokytis doktrinos gali
būti tikybos sąsiuvinio peržiūrėjimas
bei pagalba ruošiant namų darbus.
Tuomet visada galime temas
papildyti, parengti jas taip, kad būtų
aiškios ir vaikui suprantamos.
Atsiminkime, kad kalbėdamas su
vaiku ir aiškindamas jam doktriną,
tėvas prideda jausmingumo aspektą,
meilę Dievui ir meilę tikėjimo
tiesoms – o tai yra neatšaukiama ir
nepamainoma.



Kitas svarbus būdas – ugdyti tame,
kas vertinga, arba, kitaip tariant –
dorybėse. Jei pamaldumą lydės
mažai dorybių, tuomet, deja, tų
vaikinų ir merginų mintys ir jausmai
galų gale ims artintis prie žemiško
gyvenimo – be antgamtinės vizijos,
teikiamos tikėjimu apšviesto proto.
Ugdymas dorybėse reikalauja
pabrėžti asmeninės sunkaus darbo
pareigos, pasiaukojimo ir
susivaldymo reikšmę. Vertybių
formavimas ištraukia žmogų iš
materialaus pasaulio. To dėka, jo
žvilgsnis tampa skaidrus ir asmuo
tampa įgalus suprasti dvasinę
tikrovę. Tėvai, kurie augindami
vaikus nepakankamai iš jų reikalauja
– niekada nesakydami jiems „ne“ –
bet stengiasi išpildyti jų lūkesčius,
užveria jiems duris į dvasinio
asmens mato suvokimą. Tėvai turi
pridėti reikalingų pastangų, kad kuo
greičiau išugdytų vaikus, nubrėžtų
ribas užgaidoms ir išmokytų juos
paklusnumo ir kantrybės.



Vartotojiškas gyvenimas be dvasinio
mato pats savyje yra nepasotinamas.
Taip gyvendamas žmogus tampa
aikštingas ir egoistas, įkrenta į
užgaidų ratą ieškodamas vien
patogumo. Čia susiduriama su
žmogiškųjų dorybių deficitu ir
egoizmu. Augimas pasaulyje, kur
kiekvienas, kad ir mažiausias įnoris
yra patenkinamas, yra didelė kliūtis
dvasiniam gyvenimui. Toks elgesys
atgręžia sielą nuo „pačių šaknų“, nuo
atsidavimo kitiems ir nuo
angažavimosi.

Svarbus klausimas, reikalaujantis
pasvarstymų, yra mūsų vaikų
aplinka, kadangi ji turi didelę
įtikinimo galią. Visi pažįstame
žmonių, augusių gerose, pamaldžiose
šeimose, bet patekusių į blogą
aplinką, nes, akivaizdu, nebuvo
tinkamai paruošti sunkumams
įveikti. Todėl reikia būti atsargiems
ir sąmoningai rinktis vietas, kuriose
vaikai mokosi; kurti arba surasti savo



šeimai gerą aplinką, kuri padeda
augti tikėjimui ir dorybėms.

Čia galima pasitelkti palyginimą su
procesais sode. Ne sodininkas lemia,
kad augalas auga, tačiau jis gali
pasitelkti tinkamas priemones,
padėsiančias augimui: trąšas,
vandenį ir pan., bei tinkamą klimatą.
Taigi eina kalba apie atmosferą, kuri
pirmiausiai yra kuriama per maldą.
Taip, kaip mūsų Tėvas patarė vienai
krikščionei moteriai, trokštančiai
padėti jos vaikams: „pirmoji
priemonė yra malda. Prašyk Dievo
Motinos užtarimo, kuri supranta
mamas, nes yra Dievo Motina, jūsų
Motina, jūsų vaikų ir mano Motina“ 
[7].

[1] Šv. Josemaría, Šviesūs ir linksmi
židiniai, p. 110.



[2] Benediktas XVI, Kalba per vigiliją
su jaunimu Kelne, 2005-08-20,
2005-08-20.

[3] Pokalbiai su Mons. Escrivá de
Balaguer, nr. 103.

[4] Šv. Josemaría, Šviesūs ir linksmi
židiniai, p. 75.

[5] Šv. Josemaría, Kristus eina pro
šalį, nr. 27.

[6] Šv. Josemaría, Užrašai iš
susitikimo su šeimomis (1966-05-20).

[7] Šv. Josemaría, Šviesūs ir linksmi
židiniai, p. 92.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/tikejimo-perdavimas-i/
(2026-01-25)

https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/kalbos/2005-08-20_jaunimo-vigilija-kelne/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/kalbos/2005-08-20_jaunimo-vigilija-kelne/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/kalbos/2005-08-20_jaunimo-vigilija-kelne/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/kalbos/2005-08-20_jaunimo-vigilija-kelne/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/kalbos/2005-08-20_jaunimo-vigilija-kelne/
https://opusdei.org/lt-lt/article/tikejimo-perdavimas-i/
https://opusdei.org/lt-lt/article/tikejimo-perdavimas-i/

	Tikėjimo perdavimas (I)

