
opusdei.org

Šventasis
Chosemarija, Dieve
ir su mumis

Santykis su šventuoju ir
charizma – tai bendrystė su
kažkuo, kas yra gyva. Kaip
išgirsti, ką šventasis ir jam
patikėta charizma turi pasakyti
mūsų pasauliui skirtingais
istoriniais laikmečiais?

2025-04-23

Tą dieną šventajam Chosemarijai
sukako septyniasdešimt dveji metai.
Buvo 1974 m. sausio 9 d., o svetainėje



su langais į Bruno Buozzi gatvę
šeimos susitikimo akimirkai
susirinko keletas žmonių iš Opus Dei.
Susirinkusieji nežinojo, kad tai bus
priešpaskutinis gimtadienis, kurį
steigėjas minės šioje žemėje. Tvyrojo
šventiškas džiaugsmas dėl ypatingo
akimirkos jautrumo laukiant
susitikimo. Šv. Chosemarija pradėjo
žodžiais: „Nenorėjau nieko ruoštis iš
anksto prieš pokalbį su jumis...
Labiau mėgstu nepasiruošti nieko, –
tvirtino jis, užimdamas savo vietą, –
nors kartais jūs nelabai sugebate
traukti už mano liežuvio“1.

Praėjo daugiau nei dvidešimt metų
nuo to laiko, kai minėjome šv.
Chosemarijos gimimo šimtmetį. Ne
taip seniai sukako šimtas metų nuo
jo įšventinimo į kunigus. O kartu
galima sakyti, kad įžengėme į
paskutinę tiesiąją, skirtą paminėti 
Opus Dei įkūrimo šimtmetį. Laikas
bėga, per šimtą metų daug kas
nutinka, pasaulis keičiasi. Ryšiai,



transportas, pramogos, medicina,
švietimas ir daugybė kitų šių dienų
tikrovės dalykų XX amžiaus
pradžioje būtų buvę
neįsivaizduojami. Per šimtą metų
visuomenė ir Bažnyčia labai
pasikeitė, taip pat ir Opus Dei, nes
esame visuomenės ir Bažnyčios
dalis“, – interviu pabrėžė Opus Dei
prelatas. Nesame abejingi tokiems
reiškiniams kaip globalizacija,
moters vaidmens stiprėjimas
viešojoje erdvėje, nauja profesinė ir
šeimos dinamika ir t.t.“2

Šiame jubiliejų ir permainų
kontekste logiška klausti savęs, kaip,
paties šventojo žodžiais tariant,
kiekvienu istoriniu momentu galime 
traukti šventajį Chosemariją už
liežuvio? Jei „šventieji, kurie jau
pasiekė Dievo artumą, palaiko su
mumis meilės ir bendrystės ryšius“3,
kaip šiandien galime klausytis Opus
Dei įkūrėjo pasaulyje, kuris taip
skiriasi nuo to, kuriame jis gyveno?



Gyvenimas, kuris neužsisklendžia
praeityje

Pirmoji šv. Chosemarijos įpėdinio
tėvo Alvaro del Portiljo audiencija
pas šventąjį Paulių VI įvyko 1976 m.
kovo 5 d., praėjus vos porai metų po
minėto susitikimo. Popiežius trumpai
kalbėjo apie Opus Dei įkūrėją, ypač
apie jo dosnų atsaką į gautas iš Dievo
charizmas ir patarė: „Kaskart, kai
tenka spręsti kokį nors reikalą, Dievo
akivaizdoje klauskite savęs: kaip
šioje situacijoje pasielgtų steigėjas?“4.
Pokalbis pakrypo į kai kuriuos
pasakojimus iš šv. Chosemarijos
gyvenimo. Paulius VI galiausiai
paklausė: „Ar visa tai jau
užrašėte?“ „Taip, Šventasis Tėve, –
atsakė tėvas Alvaras, – tai ne tik
užrašyta, bet ir nufilmuota.“
Popiežius pažymėjo:„Tai turtas ne tik
Opus Dei, bet ir visai Bažnyčiai“5.

Daugelio žmonių dėka turime daug
šaltinių, kad kiekvienas norintis



galėtų išsamiai susipažinti su Opus
Dei įkūrėjo gyvenimu. Be to, daugiau
nei prieš dvidešimt metų buvo
įsteigtas šv. Chosemarijos Eskrivos
istorijos institutas, kuris skatina
tyrimus apie jo gyvenimą, o šiuo
metu rengia visų jo raštų leidimus.
Tačiau ar pakanka nuodugniai
pažinti šv. Chosemarijos gyvenimą,
kad būtume jo amžininkai? Ar
pakanka jo pamokslus perkelti į
mūsų dienas garso ir vaizdo įrašais,
kad jie gyvuotų mūsų laikais? Ar gali
būti, kad klausdami savęs, „kaip jis
būtų elgęsis šioje situacijoje,“
nežinome, kaip rasti atsakymą?

Gilindamiesi į šiuos klausimus,
galime susidurti su tam tikrais
iššūkiais. Be abejo, yra tikimybė, kad
šv. Chosemarijos gyvenimą matysime
kaip kažką, kas priklauso tik
praeičiai, kuri praėjus šimtui metų
vis labiau tolsta. Kyla pavojus
manyti, kad tikrai galime įžvelgti
keletą sąlyčio taškų su dabartimi ar



nedidelių panašumų su pasauliu,
kuriame gyvename; kad galime
bandyti rasti atsitiktinių pritaikymų
mūsų dienoms, kurių vis mažėja...
tačiau esminiai jo gyvenimo bruožai
mums nėra šiuolaikiški. Tiesą sakant,
kartais gali atsitikti taip, kad kai
kuriems žmonėms net sunku
suprasti žodžius, pasakymus ar
požiūrio taškus, ir reikia paaiškinti,
kad jie taptų suprantami mūsų
kontekste.

Yra dar vienas dažnas pavojus,
kalbant apie istorinę asmenybę, kai
dalį palaikome visuma. Kadangi
medžiagos labai daug, neretai
pasitaiko, kad iš to fragmento
ištraukiami žodžiai, kuriais, regis,
sakoma viena, o pasakoma
priešingai; arba iš to fragmento
susidaro stereotipinis, redukuotas
minties apie jį pasakiusį asmenį
vaizdas; arba tokia pat reikšmė
suteikiama žodžiams ar raštams,
kurie jos neturi, pavyzdžiui,



neformaliai išsakytiems žodžiams, o
ne oficialiam dokumentui. Tas pats
gali atsitikti ir su sprendimais ar
nuorodomis, susijusiems su
konkrečiu istoriniu kontekstu ir
kurie, išlaikydami dvasią, iš kurios
kilo, nebūtinai tinka visiems laikams.

Pats Opus Dei įkūrėjas žinojo apie
šiuos pavojus. Kalbėdamas apie šios
charizmos, kurios Dievas norėjo
mūsų pasauliui, istoriją, jis sakė:
„Viešpats vedė Darbą į priekį, nors ir
turėdamas tokius blogus įrankius
kaip aš. Tačiau kartais mane liūdina
mintis, kad galbūt mes galime visa
tai priimti – žinoma, jūsų
vyresniesiems broliams taip
neatsitiks – ir žiūrėti į tai, tiesa, su
meile ir entuziazmu, bet lyg į
archeologinį radinį, senovinį
artefaktą. Tikiuosi, kad jūs
suprantate, jog tai – upė ašarų,
daugybė kraujo, maldų ir
pasiaukojimo“6 . O pastarąją mintį
galima pritaikyti kiekvienam



istoriniam laikui: Opus Dei yra
pašaukta būti gyvybės upe, kylančia
iš Dievo ir visada nukreipta į ateitį.

Šia prasme būtinas apdairus santykis
su šv. Chosemarijos gyvenimu ir
mokymu, kad galėtume gyventi pagal
jo dvasią ir neliktume supančioti dėl
apstulbimo. Be abejo, nepakanka
pastangų paaiškinti kontekstą, kad
kiekviena karta jaustųsi paveikta šv.
Chosemarijos žinios; maitintis jo
gyvenimu šiandien – tai ne tik
pastangos paaiškinti istoriją.
Santykis su šventuoju ir charizma
yra slėpiningas santykis su kažkuo,
kas yra gyva.

Gyvybės upė, kuri kyla iš Kristaus

Tačiau kaip praeities žodžiai iš kito
istorinio konteksto gali visada likti
reikšmingi? Kaip Šventoji Dvasia gali
ir toliau kalbėti kiekvienai kartai,
remdamasi įkūrėjo ar šventojo
mokymu? Prieš porą metų popiežius
Pranciškus pasiūlė Bažnyčiai



apmąstyti šv. Pranciškaus Salezo
asmenybę, minint 400–ąsias jo
mirties metines, nes tai gyvenimas,
„kuris kiekvienam iš mūsų
dovanojamas iš naujo“7. Panašiai ir
šv. Jonas Paulius II, kai pristatė
„sesers Faustinos Kovalskos
gyvenimą ir liudijimą kaip Dievo
dovaną mūsų laikams“8 . Šv. Kryžiaus
Teresė Benedikta praregėjo Dievo
šviesoje, kai skaitė šv. Jėzaus Teresę;
panašiai, šv. Augustinas susivokė, kai
skaitė šv. Antano gyvenimą; o
sveikstančiam šv. Ignacui Lojolai
ypač didelį įspūdį padarė šventųjų
Pranciškaus ir Dominyko asmenybės.
Tų, kurie jau yra Dievo akivaizdoje,
kaip ir šv. Chosemarijos atveju,
gyvenime yra kažkas, kas įgalina
mesti mums iššūkį visais laikais.

Jėzus visada mokė, kad mūsų Dievas
yra gyvasis Dievas, kad jo žodžiai
visada atneša naujumą. Galime
prisiminti sceną su tais sadukiejais,
kurie norėjo išbandyti Jėzų



pasakojimu apie santuokas,
palikuonis ir santykius po mirties, į
ką Jėzus atsakė: „Jūs labai klystate.
Dievas yra ne mirusiųjų, bet gyvųjų
Dievas“ (plg. Mk 12, 27). Panašiai
kaip ir to painaus klausimo atveju,
Kristaus prisikėlimas yra raktas į
mūsų nagrinėjamą klausimą.
Atskleidimas, kaip Dievas veikia
istorijoje, yra esminis dalykas norint
suprasti, ką reiškia, kad šv.
Chosemarija yra mūsų amžininkas,
kad jo gyvenimas yra dalis gyvosios
Bažnyčios istorijos – praeities,
dabarties ir ateities. Kaip sako
Josephas Ratzingeris, „praeities
žodyje – darbe, kurį mums paliko šv.
Chosemarija, galime mąstyti – galime
įžvelgti jo šiandienos klausimą;
žmogiškajame žodyje skamba kažkas
didesnio“9 . Padedama Šventosios
Dvasios, Bažnyčia mokosi
Apreiškimo šaltiniuose rasti
atsakymus į vis naujas situacijas.
Panašiai, su Šventosios Dvasios



pagalba, charizma gali padėti geriau
suprasti naujas situacijas.

Kai Bažnyčios charizma susitinka su
istorija, su žmonėmis iš kūno ir
kraujo, su jų rūpesčiais ir viltimis,
tampa tikrove tai, ką Jėzus sakė apie
žmogų, kuris pagaliau atranda
Dangaus karalystės logiką, nes „jis iš
savo lobio išsineša naujų ir senų
dalykų“ (Mt 13, 52). Šiame procese
bus vertinga nepamiršti kai kurių
paties šv. Chosemarijos žodžių:
visada turėsime veikti „turėdami
omenyje, kad istorinių aplinkybių
kaita – su jos įnešamais visuomenės
sąrangos pokyčiais – gali lemti, kad
tai, kas tam tikru momentu buvo
teisinga ir gera, nebebus teisinga ir
gera. Todėl konstruktyvi kritika, kuri
užkerta kelią paralyžiuojančiam ir
pražūtingam inercijos veikimui,
neturi liautis“10.

Dalydamasis gyvenimo pilnatve
Kristuje, šv. Chosemarija nėra



nutolęs per šimtą metų, bet yra tarp
mūsų ir toliau įvairiais būdais
perduoda mums Dievo jam patikėtą
dvasią, kad visų laikų žmonės,
įkvėpti tos šviesos, galėtų geriau
suprasti savo istorinę padėtį. Šia
prasme viena iš užduočių bus
išmokti atskirti Opus Dei įkūrėjo
žodžiuose ar nuostatose tai, kas
priklauso jo istoriniam kontekstui, jo
asmenybei, nuomonei konkrečioje
situacijoje ir panašiai nuo to, kas yra
Dievo norėtos charizmos dalis;
būtina išmokti atskirti tai, kas
šventajame Chosemarijoje yra grynai
istoriška, nuo tos ugnies, kurią jame
įžiebė Šventoji Dvasia ir kuri
neišvengiamai susijusi su esminiais 
Opus Dei bruožais. Vykdant šią
nuolatinę atskyrimo užduotį,
Bažnyčiai ir Darbo vadovui teks
nelengva užduotis, padedant Dievui
ir visiems šią dvasią gavusiems
žmonėms, visada vadovauti šiam
procesui.



Įkūrėjas, kuris slepiasi, kad Dievas
būtų matomas

Daugelis šventųjų išreiškė troškimą
iš dangaus tęsti misiją, kurią vykdė
žemėje. Popiežius Pranciškus
neseniai rašė apie šv. Kūdikėlio
Jėzaus Teresę: „Joje įvykęs virsmas
leido jai pereiti nuo karšto troškimo
patekti į dangų prie nuolatinio ir
karšto troškimo siekti visų gerovės, o
jo kulminacija buvo svajonė danguje
tęsti savo misiją mylėti Jėzų ir
padaryti Jį mylimą. Todėl viename iš
paskutiniųjų laiškų ji rašė: „Esu tikra,
kad danguje nebūsiu neveikli. Mano
troškimas – toliau darbuotis
Bažnyčios ir sielų labui“. Ir tomis
pačiomis dienomis ji pasakė dar
tiesiau: „Savo dangų praleisiu žemėje
iki pasaulio pabaigos. Taip, savo
dangų noriu praleisti darydama gera
žemėje (...). Dievas nebūtų davęs
man šio troškimo daryti gera žemėje
po mano mirties, jei nebūtų norėjęs,
kad tai taptų tikrove“11.



Labai panašiai buvo įsitikinęs ir šv.
Chosemarija. Tėvas Alvaras rašė
viename iš savo laiškų: „Jis daugelį
metų mums dažnai ir visada labai
nuoširdžiai, su tėvišku pasitikėjimu
kartojo: „Kai aš mirsiu, viskas eisis
dar geriau, nes čia tik trukdau, o
danguje galėsiu jums padėti
labiau“12 . Praėjo beveik
penkiasdešimt metų nuo šv.
Chosemarijos fizinio buvimo šioje
žemėje pabaigos, laikas, kai Opus Dei
įžengė į tęstinumo ir naujumo
laikotarpį, „su tuo dideliu jautriu
atotrūkiu, bet su labai intensyviu
antgamtiniu veiksmingumu“13;
įkūrėjui nesant fiziškai, bet su jo
dvasiniu buvimu, nes jis jau buvo
arti Dievo. Kaip toliau juo sekti? Kaip
atrasti, ką jis darytų kiekvieną
akimirką, jei gyventų mūsų laikais,
mylėdamas laiką, kuriame mes
gyvename?

Galbūt raktas slypi būtent toje
„didžiojoje jautrioje prarajoje“, kuri



yra šv. Chosemarijos fizinis
nebuvimas ir kuri dabar leidžia jam
iki galo įgyvendinti savo gyvenimo
šūkį : „pasislėpti ir išnykti – štai kas
man tinka, kad tik Jėzus spindėtų“14 .
Tokiu būdu Opus Dei įkūrėjo
asmenyje nematysime tik to, kuris
įkūnija laikmečio, kuriame gyveno,
bruožus ir kurį mechaniškai
mėgdžioja. Užuot gyvenus kaip jis,
reikia gyventi su juo Kristuje, visada
naujai įkvėptam dvasios, kurią
Dievas įkvėpė jam. Pats šv.
Chosemarija ne kartą sakė, kad
turėtume atminti, jog kiekviename
amžiuje visada reikia susitapatinti su
Kristumi. Reikia gyventi savo istorine
situacija, visais dideliais ir mažais
gyvenimo epizodais, „cum Petro ad
Iesum per Mariam“15 – kaip
kontempliatyviesiems pasaulio
viduryje, tame dieviškame dialoge,
gerai įsišaknijusiems Bažnyčioje, nes
tik taip galima būti skirtais visiems
laikams.



„Irtis į gilumą, – sakė Opus Dei
prelatas, – nereiškia pritaikyti žinią
ar dvasią prie esamo momento, nes
pati Evangelija pasižymi galia
apšviesti visas situacijas. Greičiau
eina kalba apie kvietimą kiekvienam
iš mūsų, su savo dvasinėmis ir
intelektualinėmis galimybėmis,
profesiniais įgūdžiais ir gyvenimo
patirtimis, taip pat ribotumais bei
trūkumais, įžvelgti būdus
bendradarbiauti daugiau ir
veiksmingiau toje beribėje užduotyje
pastatyti Kristų visų žmonių
užsiėmimų viršūnėje. Todėl tikslinga
giliai pažinti laiką, kuriame
gyvename, jį persmelkiančias
dinamikas, galimybes, kuriomis jis
pasižymi, taip pat jo ribotumus ir
neteisybes, kartais jį sunkiai
apkaltinančias“16.

***

Šventasis Chosemarija, kalbėdamas
apie Opus Dei, sakydavo, kad „viskas



jau padaryta ir viskas dar prieš akis.“
Jo kanonizacijos metu Bažnyčia dėl jo
švento gyvenimo priėmė ir patvirtino
charizmą, patikėtą jam kaip steigėjui.
Dėl šios priežasties jo gyvenimas,
pranokstantis mirtį ir peržengiantis
istoriją, danguje kiekvieną iš mūsų
skatina būti Opus Dei. Matėme, kad
kartais, atvykęs į susitikimus su savo
sūnumis ir dukterimis, jis nieko
nepasiruošdavo, nes mieliau
leisdavosi nešamas susirinkusiųjų
klausimų. Tas pats tęsiasi ir šiandien:
šv. Chosemarija yra pasirengęs leisti,
kad jį trauktų už liežuvio tie
mūsiškiai, kurie gyvena visai kitu
laiku nei jis pats. Tačiau tam
turėsime atrasti savo pačių rūpesčius
ir tada pažvelgti į juos Kristaus
šviesoje, Opus Dei įkūrėjo dvasios
šviesoje. Šv. Chosemarija, būdamas
amžinajame Dievo naujume, nedalija
praeities receptų, bet visada eina
pasitikti dabarties, kurti ateities.



1 Straipsnio autoriaus atsiminimai.

2 Fernandas Okarisas, interviu su El
Mercurio de Chile, 2024 m. liepos 28
d.

3 Pranciškus, ap.par. Gaudete et
Exsultate, Nr. 4.

4 Palaimintasis Alvaras del Portiljas,
Žodžiai, pasakyti per šeimos
susitikimą. AGP, biblioteka, P01, 1976,
p. 281.

5 Ten pat, p. 284.

6 Šv. Chosemarija, užrašai iš šeimos
susitikimo, 1972 m. birželio 14 d.

7 Pranciškus, Apaštališkasis laiškas 
Totum amoris est, 2022 m. gruodžio
28 d.

8 Jonas Paulius II, Homilija per
palaimintosios Marijos Faustinos
Kovalskos kanonizaciją, 2000 m.
balandžio 30 d.



9 Benediktas XVI, Jėzus iš Nazareto.
Pirmoji dalis. Įvadas.

10 Šv. Chosemarija, 29 laiškas, 18.

11 Pranciškus, ap.par. C'est la
confiance, 2023 m. spalio 15 d., 42–
44.

12 Palaimintasis Alvaras del Portiljas,
Šeimos laiškai II, Nr. 52. AGP,
Biblioteka, P17.

13 Ten pat, Nr. 64.

14 Šv. Chosemarija, laiškas auksinio
kunigystės jubiliejaus proga, 1975 m.
sausio 28 d.

15 Šv. Chosemarija, Kalvė, 647.

16 Mons. Fernandas Okarisas, 2017
m. liepos 7 d. žinia.

Hernán Salcedo Plazas



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/sv-chosemarija-dieve-ir-su-

mumis/ (2026-01-21)

https://opusdei.org/lt-lt/article/sv-chosemarija-dieve-ir-su-mumis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/sv-chosemarija-dieve-ir-su-mumis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/sv-chosemarija-dieve-ir-su-mumis/

	Šventasis Chosemarija, Dieve ir su mumis

