
opusdei.org

1928 m. spalio 2 d.

1928 m. spalio 2 d. Madride
Viešpats leido šv. Chosemarijai
pamatyti Opus Dei. Šis įvykis
aprašytas kun. Mariano Fazio
knygoje „Paskutinysis
romantikas“. Taip pat
pavaizduotas filme „Neištirtos
žemės“ (There Be Dragons)
(nustatymuose pasirinkite
lietuviškus subtitrus).

2023-10-02

Iš Mariano Fazio knygos
„Paskutinysis romantikas“ (El último
romántico).



Daugelio žmonių gyvenime pasitaiko
lūžinis momentas, kai jie suvokia,
kokia jų gyvenimo prasmė: visos
prieš tai išgyventos patirtys atranda
savo vietą ir iškyla aiški vieta
pasaulyje, gili žmogaus tapatybė.
Panašiai, kaip pabaigus dėlioti
dėlionę: atskiros dalys, iš pirmo
žvilgsnio beprasmės, įgyja savo
paskirtį, kai padedamos į savo vietą
tampa galutinio paveikslo dalimi.

Šventajame Rašte randame nemažai
lūžinių akimirkų pavyzdžių: jose
išryškėja asmeninis pašaukimas.
Prisiminkime Mozę Sinajaus kalne (Iš
3,1-3) arba Matą, sėdintį ir renkantį
mokesčius, kai Kristus jį pasišaukia
(Mt 9, 9-13). Viena iš tokių
emblematinių akimirkų yra Sauliaus
susitikimas su prisikėlusiu Jėzumi
pakeliui į Damaską (Apd 22, 6-16).
Nuo tada jo gyvenimas pakeitė kryptį
ir prisipildė prasmės.



Šv. Chosemarija kartą pasakė, kad
Madridas buvo jo Damaskas.
Viešpats ruošė jo sielą iš anksto:
paauglystėje leido jam savo širdies
gilumoje pajusti kvietimą ypatingai
misijai. Jis jautė, kad kažkas turi
įvykti. Jaunasis Josemaría norėjo būti
pasiruošęs ir atviras tam, ko Viešpats
norės iš jo paprašyti, nors aiškiai
nematė, kokia buvo Dievo valia.
Todėl tapo kunigu ir ištvermingai
prašė, kad tai, ką nujautė, taptų
realybė, nors ir aiškiai to nesuprato.
Kreipdamasis į Jėzų kartojo, kaip
aklas Baltramiejus: „Domine, ut
videam!“ – „Viešpatie, kad
praregėčiau!“ Taip pat kreipėsi į
Mergelę Mariją: „Domina, ut sit!“ –
„Motina, kad tai įvyktų!“.

Lemiama gyvenimo akimirka įvyko
1928 m. spalio 2 d., kai šv.
Chosemarija atlikinėjo rekolekcijas
Ispanijos sostinėje buvusiame
Vincento Pauliečio vienuolyne.
Tuomet gavo ypatingą malonę iš



Dievo, kuri apšvietė jį parodydama
jam Dievo paruoštą projektą. Tą
dieną, jo gyvenimo dėlionės detalės
įgavo formą ir spalvas. Tai, ką jautė,
įgavo galutinį harmoningą pavidalą.

Koks buvo šio nušvitimo turinys? Ką
„pamatė“ – dalindamasis savo
dvasiniu patyrimu, šv. Chosemarija
paprastai naudojo būtent šį
veiksmažodį – spalio 2-ąją? Šv.
Chosemarija visuomet buvo
mažakalbis, pasakodamas apie šią
lemiamą akimirką. Asmeniniuose
užrašuose, kur užrašinėdavo savo
vidinio gyvenimo mintis pažymėjo:
„Kristus mūsų Karalius atskleidė
savo troškimą“. Toliau patikslino:
„visada būdami pasaulyje,
kasdieniame darbe, atlikdami savo
padėties pareigas, visomis
aplinkybėmis, šventi!“ Pasak
palaimintojo Álvaro del Portillo,
pagrindinis tą dieną gauto įkvėpimo
turinys, buvo tas, „kad šventumas –
krikščioniško gyvenimo pilnatvė –



yra pasiekiamas visiems žmonėms,
nepriklausomai nuo jų padėties, ir
kad kasdieninis gyvenimas, su
visomis jo aplinkybėmis, suteikia
mums galimybę visiškai atsiduoti
Dievo meilei ir veikliam
apaštalavimui visose aplinkose“. Šv.
Chosemarija pajuto, kad žemėje
atsivėrė dangiški keliai.

Nuo tada, jo gyvenimas susitapatino
su jo misija: skleisti žinią apie
visuotinį pašaukimą į šventumą
kasdieninėse gyvenimo aplinkybėse
ir per jas. Viename iš laiškų, skirtų jo
vaikams, rašė: „Jėzus, mūsų Viešpats,
nori, kad šiandien skelbtume
tūkstančiais kalbų – su kalbų dovana,
kad visi mokėtų pritaikyti šią žinią
savo gyvenime – visuose pasaulio
pakraščiuose, šią žinią, kuri yra kaip
Evangelija sena ir kaip Evangelija
nauja. Kelis metus anksčiau, rašė:
„Atėjome pasakyti, su nuolankumu
to, kuris žino esąs nusidėjėlis ir
mažas žmogelis – homo peccator sum



(Lk 5, 8), sakome su šv. Petru – tačiau
su tikėjimu to, kuris leidžiasi
vedamas Dievo už rankos, kad
šventumas nėra skirtas vien tik
privilegijuotiesiems: visus mus
šaukia Dievas, iš visų mūsų laukia
Meilės: iš visų, nesvarbu, kur
bebūtume; nesvarbu, kokia būtų
mūsų padėtis, profesija ar
užsiėmimas. Nes šis paprastas
gyvenimas, kasdienis, neišskirtinis,
gali būti šventumo kelias: nereikia
mums apleisti savo vietos pasaulyje,
kad ieškotume Dievo, jeigu Viešpats
neduoda sielai vienuolinio
pašaukimo, nes visi žemės keliai gali
būti vieta sutikti Kristų.

Ši žinia buvo iš esmės evangelinė,
tačiau, kadangi buvo laikoma
savaime suprantama, pasiliko
užmarštyje. Spalio 2 d. šviesa
apšvietė visų Dievo vaikų kasdienį,
įprastą gyvenimą, iš pirmo žvilgsnio
neturintį jokios transcendencijos. Ši
šviesa buvo revoliucinė, skirta



neribotai išplėsti įprastus visų
žmonių horizontus, be jokio
specifinio pašaukimo į vienuolinį ar
kitokį pašvęstąjį gyvenimą, tik per
Krikšto metu gautą pašaukimą.

Galime turėti labai skirtingas
nuostatas žvelgdami į kasdieninį
gyvenimą. Viduramžių pasakojimas
atskleidžia mums pašnekesį tarp
keliautojo ir trijų jo sutiktų
darbininkų. Visi trys tašo akmenis,
skaisčiai šviečiant vasaros saulei.
Keliautojas paklausia pirmojo
darbininko, ką jis daro. Šis su piktu
žvilgsniu atsakė:

- Argi nematai, tašau akmenį ir
žliaugiu prakaitu.

Tą patį klausimą pakartoja ir
antrajam darbininkui. Jo atsakymas
nėra jau toks akivaizdus. Su ramiu
veidu atsako smalsiajam keliautojui:

- Dirbu, kad išlaikyčiau savo šeimą.



Galiausiai, ateina ir trečiojo
darbininko eilė, kuris su pavydėtina
šypsena, atsako, pilnas sveiko
pasididžiavimo:

- Statau katedrą!

Šių dienų pasaulyje milijonai žmonių
gyvena taip ir neatradę savo
kasdieninės egzistencijos prasmės.
Pirmąją sielų grupę, kurią Dantė
aprašo Pragare sudaro tie, kurie
gyvenime buvo niekas, tai yra kurie
buvo vėtyti ir mėtyti čia ir ten,
ieškodami vietos, kur šilčiausia. Be
vertybių, be šaknų, be kelrodės
žvaigždės, kuri jiems rodytų kelią.
Savo gyvenimu nepaliko jokio
pėdsako. Tingūs, kaip Evangelijos
tarnas, kuris gavęs vieną talentą jį
paslepia vietoj to, kad jį leistų į
apyvartą.

Taip pat yra daug žmonių, kurie
žvelgia į savo pareigas – darbe,
šeimoje, visuomenėje – kaip į sunkias
naštas, kurias reikia pakelti, per daug



nesuprasdami prasmės. Gyvenimas
jiems atrodo kaip absurdas. Albertas
Kamiu palygino tokio gyvenimo
matymą su Sizifo vaizdiniu,
klasikinės mitologijos personažu,
kuris turi kopti į kalno viršūnę
nešdamas ant pečių didelį akmenį.
Užlipus į viršūnę, akmuo nurieda ir
Sizifas nusileidžia, vėl užsimeta
akmenį ant pečių ir dar kartą ir dar
kartą kopia į kalną. Daugelis
gyvenimą tapatina su
nesibaigiančiomis absurdiškomis
rutinomis.

Kiti gyvena skatinami pareigos
jausmo, tačiau be tos šviesos ir
šilumos, kurią teikia atvirumas
antgamtiniam pasauliui. Šiais
žmonėmis gali būti gėrimasi dėl
turimų dorybių, tačiau jiems trūksta
patrauklumo, kurį turi tie, kurie
peržengia racionalumo siauras ribas
ir veržiasi į nuotykį viską išgyventi iš
meilės Dievui ir kitiems.



Žinia, kurią Viešpats norėjo mums
perduoti per šv. Chosemariją, atveria
horizontus ir išlaisvina mus iš
slegiančio plokščio gyvenimo
matymo ir iš šaltumo, kylančio iš
pareigos atlikimo dėl pačios
pareigos. Naujame kasdienio
gyvenimo pašventinimo kontekste
viskas įgauna prasmę, spalvą, gylį.
Nėra nieko, kas nebūtų svarbu: net
pačios nereikšmingiausios
aplinkybės gali būti perkeistos į
meilės susitikimą. Visi galime statyti
katedras Dievo šlovei ir žmonių
gerovei. Ir visa tai, nepasitraukdami
iš savo vietos, mūsų kasdieninėje
monotonijoje. Naudodamas gerą
vaizdinį, šv. Chosemarija sakydavo,
kad mūsų rankose turime galimybę
perkeisti kasdieninę prozą – tai, ką
darome kiekvieną dieną, kur, jei
apsižiūrėsime gali įslinkti rutina ar
beprasmybė – į eilėraščio posmelį, į
herojines eilutes. Gyvenimas tampa
poezija, meilės nuotykiu.



Frydrichas Nyčė kalbėdamas apie
save, sakydavo, kad yra dinamitas,
nes su savo filosofija norėjo
išsprogdinti transcendentinę
gyvenimo prasmę. Pašaukimas į
šventumą kasdienybėje, priešingai,
tai žvilgsnis, kuris atranda
transcendentinę prasmę mūsų
kasdieniniuose darbuose.
Krikščionys turime geresnį dinamitą,
revoliucinį užtaisą: „Jei mes,
krikščionys, tikrai gyventume pagal
savo tikėjimą, - parašė šv.
Chosemarija Vagoje, - įvyktų
didžiausia visų laikų revoliucija…
Bendradarbiavimo atpirkime
veiksmingumas priklauso ir nuo
kiekvieno iš mūsų! Pamąstyk apie
tai“. Čia turime omenyje meilės
revoliuciją, kad išlaisvintume pasaulį
nuo tų jėgų, kurios jį laiko
priespaudoje, teikia nerimą ir veda į
liūdesį.

2002 m. spalio 7 d. šv. Jonas Paulius
II ištarė šiuos žodžius miniai žmonių,



kurie susibūrė Petro aikštėje Opus
Dei steigėjo kanonizacijos proga. Šie
žodžiai apibendrina tai, ką
pabandėme perduoti: „Šv.
Chosemarija buvo Dievo išrinktas,
kad skelbtų visuotinį pašaukimą į
šventumą ir parodytų, jog kasdieniai
rūpesčiai, iš kurių susideda
gyvenimas, yra šventumo kelias.
Galima sakyti, jis buvo kasdienybės
šventasis. Jo įsitikinimu, tam, kuris
gyvena tikėjimu, viskas yra proga
susitikti su Dievu, viskas yra paskata
maldai. Šiuo požiūriu kasdieninis
gyvenimas pasirodo neįtikėtinai
didingas. Matome, kad šventumas
tikrai visiems pasiekiamas.“

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/spalio-2-d-pries-90-metu/
(2026-01-23)

https://opusdei.org/lt-lt/article/spalio-2-d-pries-90-metu/
https://opusdei.org/lt-lt/article/spalio-2-d-pries-90-metu/

	1928 m. spalio 2 d.

