
opusdei.org

Šeštadienis.
Nuolankumas

Nuolankumo reikalingumas.
Puikybė viską darko. Fariziejų
veidmainystė. Puikybės
pasireiškimai. Mokytis iš
palyginimo muitininko. Prašyti
nuolankumo.

2025-03-28

I. Pasigailėk manęs, Dieve... Juk
džiaugsmą tau daro ne aukos; jei
deginčiau auką, tu nepriimtum.
Manoji, Dieve, auka – tai širdis
sugrudusi. Graudžios, nuolankios
širdies tu neatstumsi1. Priešais



nuolankią širdį Viešpats susijaudina
ir eikvoja jai savo malones.

Šios dienos Mišių Evangelijoje
šventasis Lukas mums pristato du
vyrus, kurie atėjo į Šventyklą melstis:
vienas fariziejus, o kitas muitininkas.
Fariziejai save laikė tyrais ir tobulais
įstatymo vykdytojais; muitininkai
įsipareigodavo rinkti mokesčius ir
buvo laikomi labiau mylinčiais savo
reikalus negu vykdančiais įstatymą
žmonėmis. Prieš pasakodamas
palyginimą, Evangelistas pasistengia
pažymėti, kad Jėzus kalbėjo kai
kuriems žmonėms, kurie pasitikėjo
savo teisumu, o kitus niekino2.

Toliau palyginime išaiškėja, jog
fariziejus įžengė į Šventyklą be
nuolankumo ir be meilės. Jis yra savo
minčių centras ir savęs įvertinimo
objektas: Dėkoju tau, Dieve, kad nesu
toks kaip kiti žmonės – plėšikai,
sukčiai, svetimautojai – arba kaip šis
va muitininkas. Aš pasninkauju du



kartus per savaitę, atiduodu dešimtinę
iš visko, ką įsigyju. Užuot šlovinęs
Dievą, jis ėmė, gal ir subtiliai, šlovinti
pats save. Visa, ką jis darė, buvo geri
dalykai: pasninkauti, mokėti
dešimtinę...; tačiau šių darbų gerumą
sunaikino puikybė: jis sau priskiria
nuopelną ir menkina kitus. Stinga
nuolankumo ir artimo meilės, o be jų
nėra nei dorybės, nei gero darbo.

Fariziejus yra ant kojų. Meldžiasi,
dėkoja už tai, ką daro. Bet turi labai
daug pasitenkinimo savimi, yra
„patenkintas“. Lygina save su kitais
ir laiko save pranašesniu,
teisingesniu, geresniu įstatymo
vykdytoju. Puikybė – didžiausia
kliūtis, kurią žmogus pastato
dieviškajai malonei. Ir tai
pavojingiausia didžioji yda: įsitrina ir
linkusi persmelkti net gerus darbus,
atimdama iš jų antgamtinį pobūdį ir
nuopelną; jos šaknys – tame, kas
žmoguje giliausia (nesveikoje



savimeilėje), ir nėra nieko sunkesnio,
kaip ją išrauti ir net aiškiai atpažinti.

„’Sau pačiam, su man priderančiu
pasigėrėjimu.’ Taip įrašyta pirmame
vienos knygos puslapyje. Daugelis
kitų vargšelių galėtų tą pat
atspausdinti paskutiniame savo
gyvenimo lape.Kaip gaila, jei mudu
su tavimi taip gyvename arba tuo
baigiame! Atlikime rimtą sąžinės
patikrinimą“3. Prašykime Viešpatį,
kad visada gailėtųsi mūsų ir neleistų
pakliūti į šią būklę. Kasdien
maldaukime nuolankumo dorybės, o
šiandien pasiryžkime būti atidūs
įvairiopoms išraiškoms, kuriomis
pasirodo didžioji puikybės nuodėmė,
ir savo darbuose išgryninti intenciją
tiek kartų, kiek tik reikėtų.

II. Kai kurie fariziejai atsivertė ir
buvo Viešpaties draugai ir ištikimi



mokiniai, bet daugelis kitų
nesugebėjo atpažinti Mesijo, kuris
vaikščiojo jų gatvėmis ir aikštėmis.
Puikybė padarė, kad jie prarado savo
būties orientyrą ir kad jų religinis
gyvenimas, kuriuo jie taip didžiavosi,
liko tuščias ir bergždžias. Jų
pamaldumo praktikos susivedė į
formalizmus ir grynas regimybes,
atliekamas dėl akių. Kai pasninkauja,
jie perkreipia veidus, kad kiti apie tai
žinotų4; kai meldžiasi, jie tai mėgsta
daryti stovėdami ir afišuodamiesi
sinagogose ir aikštėse5; kai duoda
išmaldą, skelbia apie tai
trimituodami6.

Viešpats savo mokiniams
rekomenduos: Nedarykite kaip
fariziejai. Ir paaiškina jiems, kodėl
neturėtų sekti jų pavyzdžiu: Jie viską
daro, kad būtų žmonių matomi7.
Stipriu žodžiu, kad sureaguotų,
pavadina juos veidmainiais,
panašiais į pabaltintus antkapius: iš



paviršiaus gražiai atrodo, o viduje
pilni nešvarumų8.

Tuštybė „buvo tai, kas juos atskyrė
nuo Dievo; ji privertė juos ieškoti kito
teatro savo kovoms ir juos pražudė.
Nes rūpinantis patikti žiūrovams,
kurių turi kievienas, pagal žiūrovus
yra ir jų atliekamos kovos“9. Kad
būtume nuolankūs, niekad nevalia
pamiršti, kad mūsų gyvenimo ir
mūsų darbų liudytojas yra Viešpats,
kuriam turime stengtis patikti
kiekvieną akimirką.

Fariziejai iš puikybės užkietėjo, tapo
nelankstūs ir reiklūs panašiems į
save, o sau – silpni ir atlaidūs: 
Kraunate žmonėms nepakeliamas
naštas, o patys tų naštų nė pirštu
nepajudinate10. Mums Viešpats sako: 
Kas iš jūsų didesnis, tebūnie jums
tarnas11. O Šventoji Dvasia per
šventąjį Paulių – štai ką: Nešiokite
vieni kitų naštas ir taip įvykdysite
Kristaus įsakymą12. Vienas iš aiškių



nuolankumo pasireiškimų – tarnauti
ir padėti kitiems, ir ne pavieniais
veiksmais, o nuolat.

Turbūt vienas griežčiausių Viešpaties
jiems padarytų priekaištų yra šis: 
Patys nėjote ir norintiems įeiti
kliudėte13. Užtvėrė kelią tiems,
kuriuos turėjo vesti. Aklais vadovais14

pavadins juos kitoje vietoje. Puikybė
pradangina antgamtinę šviesą sau ir
kitiems.

Puikybė reiškiasi visuose gyvenimo
aspektuose. „Santykiuose su artimu
savimeilė mus daro įžeidžius,
nelanksčius, išdidžius, nekantrius,
perdėtai teigiančius savo aš ir savo
teises, šaltus, abejingus, neteisingus
savo sprendimais ir žodžiais.
Pasimėgaudama ji kalba, net nesant
reikalo, apie savo veiksmus,
išsilavinimą ir vidinius patyrimus,
sunkumus, kančias. Pamaldumo
praktikose gardžiuojasi žiūrėdama į
kitus, stebėdama juos ir teisdama;



yra linkusi lygintis ir manyti, jog yra
geresnė, matyti juose tik ydas ir
neigti turint gerų savybių, priskirti
jiems nelabai taurius troškimus ir
ketinimus, galiausiai net linkėti jiems
pikto. Savimeilė (...) padaro, kad
jaustumės įžeisti, kai esame
žeminami, užgauliojami ar apeinami,
arba kai nematome esą vertinami,
gerbiami ir pataikaujami taip, kaip
tikėjomės“15.

Turime trauktis nuo fariziejaus
pavyzdžio bei maldos ir mokytis iš
muitininko: Dieve, būk gailestingas
man nusidėjėliui. Tai trumpa karšta
maldelė, skirta kartoti daug kartų,
ugdanti sieloje nuolankumo meilę,
taip pat ir kai ateina maldos valanda.

III. Viešpats arti tų, kurie sielojasi, ir
gelbsti nevilties apimtuosius16.
Muitininkas kreipiasi į Dievą



nuolankia malda ir pasitiki ne savo
nuopelnais, o dieviškuoju
gailestingumu: stovėjo atokiai ir
nedrįso nė akių pakelti į dangų, tik
mušėsi į krūtinę, maldaudamas:
Dieve, būk gailestingas man
nusidėjėliui.

Viešpats,kuris priešinasi išpuikėliams,
o nuolankiesiems teikia malonę17, jam
atleidžia ir jį išteisina. Sakau jums:
šitas nuėjo į namus išteisintas, ne
anas.

Muitininkas „stovėjo atokiai, ir todėl
Dievas lengviau prie jo prisiartino...
Nuo tavęs priklauso, ar jis bus toli, ar
ne... Mylėk, ir prisiartins; mylėk, ir
apsigyvens tavyje“18.

Taip pat iš šio muitininko galime
mokytis, kokia turi būti mūsų malda:
nuolanki, atidi ir kupina
pasitikėjimo. Stengiantis, kad nebūtų
monologas, kuriame mes suktumės
apie save, apie dorybes, kurias
manome turį.



Viso palyginimo pagrinde slypi idėja,
kurią Viešpats nori mums įteigti:
nuolankumo reikalingumas kaip visų
mūsų santykių su Dievu ir su kitais
žmonėmis pagrindas. Tai pirmasis
šio statomo pastato, kuriuo yra mūsų
vidinis gyvenimas, akmuo. „Nenorėk
būti kaip ta paauksuota vėtrungė virš
didelio pastato: kad ir kaip ji blizgėtų
ir aukštai būtų, pastatas nuo to
tvirtesnis nepasidarys. Duok Dieve,
kad tu būtum kaip senas tašytas
akmuo, slypįs pamatuose, po žeme,
kur niekas tavęs nemato: tavo dėka
namas nesugrius”19.

Kai žmogus jaučiasi deramai
neįvertinamas, žeidžiamas
menkiausių smulkmenų, turi galvoti,
kad iš tiesų vis dar nėra nuolankus:
tai proga priimti savo menkumą ir
būti mažiau išpuikusiems:
„Nuolankus esi ne tada, kai pats save
žemini, o tada, kai kiti tave žemina, o
tu tatai nukenti dėl Kristaus”20.



Švenčiausiosios Mergelės pagalba –
geriausia garantija mums, kad šioje
dorybėje eitume į priekį. „Marija yra
sykiu gailestingumo ir švelnumo
Motina, į kurią niekas nėra kreipęsis
tuščiai; kupinas pasitikėjimo pulk į
motiniškąglėbį, prašyk, kad pelnytų
tau šią (nuolankumo) dorybę, kurią
Jinai taip vertino; nebijok, kad nebūsi
išklausytas, Marija to prašys už tave
Dievo, kuris išaukština
nuolankiuosius ir išsklaido
išdidžiuosius; o kadangi Marija greta
savo Sūnaus visagalė, visiškai tikra,
kad Ji bus išgirsta“21. Kai būsime
apsvarstę šiuos Viešpaties mokymus
ir kontempliavę nuolankų
Švenčiausiosios Mergelės Marijos
pavyzdį, galime baigti savo maldą
šiuo prašymu: „Viešpatie, pašalink
mano puikybę, sutriuškink mano
savimeilę, mano troškimą būti
reikšmingam ir užgožti kitus.
Padaryk, kad norėčiau susitapatinti
su Tavimi“22.



1 Ps 51.

2 Lk 18, 9–14.

3 Šv. Chosemarija, Vaga, 719.

4 Plg. Mt 6, 16.

5 Plg. Mt 6, 5.

6 Plg. Mt 6, 2.

7 Mt 23, 5.

8 Plg. Mt 23, 27.

9 Šv. Jonas Auksaburnis, Homilija
apie Šv. Matą, 72, 1.

10 Lk 11, 46.

11 Mt 23, 11.

12 Gal 6, 2.

13 Lk 11, 53.



14 Mt 15, 14.

15 B. Baur, En la intimidad con Dios,
p. 89.

16 Ps 34.

17 Jok 4, 6.

18 Šv. Augustinas, Pamokslas 9, 21.

19 Šv. Chosemarija, Kelias, 590.

20 Šv. Chosemarija, Kelias, 594.

21 J. Pecci (Leonas XIII), Nuolankumo
praktika, 56.

22 Šv. Chosemarija, Kristus eina pro
šalį, 31.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/sestadienis-nuolankumas/

(2026-02-04)

https://opusdei.org/lt-lt/article/sestadienis-nuolankumas/
https://opusdei.org/lt-lt/article/sestadienis-nuolankumas/

	Šeštadienis. Nuolankumas

