
opusdei.org

Sekmadienis.
Ramybės sėjėjai

Teisingumo ir didesnės taikos
pasaulyje troškimas. Gyventi
pagal teisumo mūsų
asmeniniame gyvenime ir
aplinkoje, kur jis plėtojasi,
reikalavimus. Profesinių ir
visuomeninių pareigų
vykdymas. Pašventinti
visuomenę iš vidaus. Dorybės,
kurios plečia ir tobulina
teisumo lauką.

2025-04-01



I. Spręsk mano bylą, o Dieve, mano
reikalą gink... Juk tiktai tu esi mano
stiprybė, o Dieve1, meldžiamės Mišių
įžangos priegiesmyje.

Didelėje žmonijos dalyje girdėti
stiprus didesnio teisumo, „labiau
užtikrintos taikos tarpusavio
pagarbos tarp žmonių ir tautų
aplinkoje“ šauksmas2. Šis troškimas
pastatyti teisingesnį pasaulį, kur
būtų labiau gerbiamas žmogus,
Dievo sukurtas pagal savo paveikslą
ir panašumą, yra esminė teisumo
alkio ir troškulio3, kurie turi glūdėti
krikščionio širdyje, dalis.

Visa, ką Jėzus skelbė, – tai šaukimas į
teisumą (jo pilnatvėje, be
apribojimų) ir gailestingumą. Pats
Viešpats pasmerkia fariziejus, kurie
suryja našlių namus, dangstydamiesi
ilga malda4. Ir Apaštalas Jokūbas
griežtai priekaištauja tiems, kurie
turtėja per apgaulę ir neteisybę: Jūsų
lobiai supuvę (...). Štai šaukia jūsų



laukus nuvaliusių darbininkų
užmokestis, kurį jūs nusukote, pjovėjų
aimanos prasiskverbė į Galybių
Viešpaties ausis5.

Bažnyčia, ištikima Šventojo Rašto
mokymui, mus ragina dėtis prie šio
pasaulio šauksmo ir paversti jį
malda, kuri pasiektų mūsų Tėvą
Dievą. Sykiu mus skatina ir ragina
gyventi teisumo reikalavimus savo
asmeniniame, profesiniame ir
visuomeniniame gyvenime bei stoti
ginti tų, kurie – nes yra silpnesni –
negali pasiekti, kad galiotų jų teisės.
Krikščioniui nedera bergždi
dejavimai. Viešpats vietoj
nenaudingų dejonių nori, kad
atsiteistume už neteisybės, kurių
kasdien padaroma pasaulyje, ir kad
stengtumėmės atitaisyti visas, kurias
galime, pradėdami nuo mums
pasiekiamų, aplinkoje, kurioje
plėtojasi mūsų gyvenimas: šeimos
motina – savo namuose ir su tais, su
kuriais bendrauja; verslininkas –



savo įmonėje; aukštosios mokyklos
dėstytojas – universitete...

Galutinis sprendimas, kad būtų visais
lygiais įkurtas ir skatinamas
teisumas, yra kiekvieno žmogaus
širdyje, kur surezgamos visos
egzistuojančios neteisybės ir kur yra
galimybė atitiesinti visus žmogiškus
santykius. „Žmogus, neigdamas ir
ketindamas neigti Dievą, savo
Pradžią ir Pabaigą, giliai pakeičia
savo vidinę, visuomeninę ir taip pat
regimos kūrinijos tvarką ir
pusiausvyrą. Šventajame Rašte
ryšium su nuodėme nagrinėjama
nelaimių, slegiančių žmogų jo
individualioje ir visuomeninėje
būtyje, visuma“6. Todėl mes,
krikščionys, negalime pamiršti, kad
kai per savo asmeninį apaštalavimą
priartėjame prie Dievo žmonių,
pasaulį darome žmoniškesnį ir
teisingesnį. Be to, mūsų tikėjimas
mus ragina niekad nevengti
asmeninio kompromiso ginant



teisumą, ypač labiau su esminėmis
žmogaus teisėmis susijusiuose
pasireiškimuose: teise į gyvenimą,
darbą, išsilavinimą, gerą vardą...
„Turime ginti kiekvieno žmogaus
teisę egzistuoti, teisę dirbti ir ilsėtis,
turėti pakankamai būtiniausių
dalykų, kad būtų galima oriai
gyventi, sukurti šeimą, susilaukti
vaikų santuokoje ir juos užauginti,
ramiai išgyventi ligų ir senatvės
metą, siekti kultūros, įstatymo
leidžiamais tikslais burtis į
asociacijas su kitais piliečiais, o
svarbiausia – pažinti ir nevaržomai
mylėti Dievą“7.

Savo asmeninėje aplinkoje turime
savęs klausti, ar tobulai atliekame
darbą už tai, ką pelnome, ar
atmokame tai, kas privalu, žmonėms,
kurie suteikia mums paslaugą, ar
atsakingai naudojamės teisėmis ir
pareigomis, kurios gali įtakoti
institucijų, kuriose esame, pavidalą,
ar dirbame gerai išnaudodami laiką,



ar giname kitų gerą vardą, ar
stojame teisingai ginti silpnesniųjų,
ar nutildome šmeižikišką kritiką, jei
tokia kyla mūsų aplinkoje... Taip mes
mylime teisumą.

II. Profesinės pareigos – išskirtinė
vieta gyventi teisumo dorybei. Šiai
dorybei būdinga kiekvienam atiduoti
tai, kas jo, šiuo atveju tai reiškia
vykdyti susitarimus. Savininkas,
namų šeimininkė su tarnais, šefas
įsipareigoja duoti teisingą atlygį
žmonėms, dirbantiems pagal jų
nurodymus, sutinkamai su teisingais
civiliniais įstatymais ir su tuo, ką
sako teisi sąžinė, kuri kartais sieks
toliau nei numato įstatymai. Kita
vertus, darbininkai ir tarnautojai turi
rimtą pareigą atsakingai,
profesionaliai dirbti, gerai
išnaudodami laiką. Darbštumas čia
pasirodo kaip praktiška teisumo



išraiška. „Netikiu tinginių
teisingumu, – sakė Mons. Escriva de
Balagueras, – nes (...) kartais jie net
labai smarkiai nusižengia
pagrindiniam teisingumo dorybės
principui – darbo principui”8.

Tą patį principą galima taikyti
studentams. Turi rimtą pareigą
studijuoti – tai jų darbas – ir yra
sudarę teisumo įsipareigojimą su
šeima ir visuomene, kurios juos
remia ekonomiškai, kad pasirengtų ir
galėtų efektyviai pasitarnauti.

Profesinės pareigos, kita vertus, yra
tinkamiausia sritis, kur paprastai
tikimės bendradarbiauti sprendžiant
socialines problemas ir prisidėti prie
teisingesnio pasaulio kūrimo.

Krikščionis, trokšdamas kurti tokį
pasaulį, turi būti pavyzdingas
vykdydamas teisėtus civilinius
įstatymus, nes jei jie teisingi, tuomet
jų norėjo Dievas ir jie sudaro paties
žmogiškojo bendrabūvio pagrindą.



Kaip paprasti piliečiai krikščionys
turi pavyzdingai mokėti teisėtus
mokesčius, reikalingus tam, kad
organizuota visuomenė galėtų
funkcionuoti tose srityse, kur vienas
individas būtų neproduktyvus.

Atiduokite visiems, ką privalote: kam
mokestį – mokestį, kam muitą – muitą,
kam baimę – baimę, kam pagarbą –
pagarbą9. Ir reikia taip daryti, sako
tas pats Apaštalas, – ne tik dėl grasos,
bet ir dėl sąžinės10. Taip nuo pat
pradžių krikščionys gyveno
vykdydami savo visuomeninius
įsipareigojimus, netgi persekiojami ir
viešajai valdžiai esant pagoniškai.
„Kaip esame iš Jo (Kristaus) išmokę, –
rašė šventasis Justinas Kankinys
įpusėjus II amžiui, – mes stengiamės
mokėti mokesčius ir duokles jūsų
įgaliotiniams, visus ir greitai“11.

Tarp visuomeninių krikščionio
pareigų Vatikano II Susirinkimas
primena „teisę ir drauge pareigą



naudotis savo laisvu apsisprendimu
bendrajai gerovei puoselėti“12.
Nusišalinti ir nepareikšti savo
nuomonės įvairiais lygiais, kuriuose
turime vykdyti šias visuomenines ir
civilines pareigas būtų nusižengimas
prieš teisumą, kai kuriais atvejais
rimtas, jei šis šalinimasis politinės
veiklos būtų palankus
kandidatūroms (ar tai būtų
parlamentų sudėtyje, mokyklos tėvų
komitete, profesinės mokyklos
valdyboje, įmonės
administracijoje...), kurių idėjos
prieštarauja krikščioniškajam
mokslui. Dar labiau neatsakinga ir
gal net rimtas nusižengimas prieš
teisumą būtų remti organizacijas ar
asmenis – kad ir kokios pakraipos, –
kurie savo veikloje negerbia
prigimtinio įstatymo ir žmogiško
orumo pagrindų (dėl aborto,
skyrybų, mokymo laisvės, pagarbos
šeimoje...).



III. „Krikščionis, kuris nori
praktikuoti savo tikėjimą politinėje
veikloje, suvokiamoje kaip
tarnavimas, neprieštaraudamas
pačiam sau negali prisidėti prie
ideologinių sistemų, kurios
prieštarauja – radikaliai ar esminiais
punktais – jo tikėjimui ir jo žmogaus
suvokimui. Todėl neleistina remti
marksizmo ideologiją, jos ateistinį
materializmą, jos prievartos
dialektiką ir būdą, kuriuo ši
ideologija supranta individualią
laisvę kolektyve, sykiu neigdama bet
kokią žmogaus ir jo asmeninės bei
kolektyvinės istorijos
transcendenciją. Taip pat krikščionis
neremia liberaliosios ideologijos,
kuri mano aukštinanti individualią
laisvę, atimdama iš jos bet kokius
apribojimus, skatindama ją vien dėl
pelno ir valdžios siekio, o
visuomeninį solidarumą laikydama
daugmaž automatinėmis
individualių iniciatyvų pasekmėmis
ir jau nebe pirminiu socialinės



organizacijos vertės tikslu ir
priežastimi“13.

Šiandien vienijamės su šiuo didesnio
teisumo troškimu, kuris yra vienas
svarbiausių mūsų laikų bruožų14.
Prašykime Viešpaties didesnio
teisumo ir didesnės taikos, melskime
už valdančiuosius, kaip Bažnyčioje
visada buvo daroma15, kad būtų
teisumo, taikos, didesnės pagarbos
žmogaus orumui skatintojai. Mes
savo ruožtu pasiryžkime laikytis
Evangelijos reikalavimų savo
asmeniniame gyvenime, šeimoje,
pasaulyje, kuriame kiekvieną dieną
veikiame ir kuriam priklausome.

Greta to, kas griežta prasme
priklauso teisumo dorybei,
pasirūpinkime tomis kitomis
natūralių ir antgamtinių dorybių
išraiškomis, kurios ją papildo ir
praturtina: ištikimybe, prielankumu,
džiaugsmu... Ir ypač tikėjimu, kuris
duoda mums pažinti tikrąją žmogaus



vertę, ir artimo meile, kuri skatina
mus su kitais elgtis virš to, ko prašytų
griežtas teisumas, nes kituose
matome Dievo vaikus, patį Kristų,
kuris mums sako: ką padarėte vienam
iš šitų mažiausiųjų mano brolių, man
padarėte16.

1 Ps 43, 1.

2 Šv. Paulius VI, Apašt. laiškas
Octogesima Adveniens, 1971 m.
gegužės 14 d.

3 Plg. Mt 5,6.

4 Mk 12, 40.

5 Jok 5, 2–4.

6 Tikėjimo mokslo kongregacija,
Instr. Apie krikščionio laisvę ir
išsivadavimą 1986 m. kovo 22 d., 38.



7 Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai,
171.

8 Ibidem, 169.

9 Rom 13, 7.

10 Plg. Rom 13, 7.

11 Šv. Justinas, Apologija, I, 7.

12 Vatikano II Susirinkimas, Konst.
Gaudium et spes, 75.

13 Šv. Paulius VI, Apašt. laiškas
Octogesima adveniens, 1971 m.
gegužės 14 d.

14 Plg. Tikėjimo mokslo kongregacija,
op. cit., 1.

15 Plg. 1 Tim 2,1–2.

16 Plg. Mt 25, 40.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/sekmadienis-ramybes-
sejejai/ (2026-01-22)

https://opusdei.org/lt-lt/article/sekmadienis-ramybes-sejejai/
https://opusdei.org/lt-lt/article/sekmadienis-ramybes-sejejai/
https://opusdei.org/lt-lt/article/sekmadienis-ramybes-sejejai/

	Sekmadienis. Ramybės sėjėjai

