
opusdei.org

Prelato laiškas (2018
m. sausio 9 d.) | Apie
laisvę

„Tame, kas žmogiška, –
sakydavo šv. Josemaria, – kaip
palikimą noriu perduoti jums
meilę laisvei ir gerą nuotaiką.“
Prelatas savo 2018 m. sausio 9
d. laiške kviečia apmąstyti
laisvę, kaip didelę Dievo
dovaną.

2018-01-09

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!



1. Pastaraisiais mėnesiais, sekdamas
Generalinio kongreso pasiūlyta
kryptimi, dažnai kalbėjau apie laisvę.
Rašydamas šiuos žodžius norėčiau
priminti kelis šios didžios Dievo
dovanos aspektus, sekdamas šv.
Josemaria, kuris gyveno įsimylėjęs
laisvę, mokymu. „Nepailsiu
kartojęs, mano vaikai, – kartą rašė,
– kad vienas iš aiškiausių Opus Dei
dvasios bruožų yra meilė laisvei ir
supratingumui“[1]. Vis iš naujo
skaitydami ir apmąstydami jo
žodžius giliai dėkokime Dievui. Tuo
pačiu, visi stenkimės suprasti, kaip,
su Dievo malone, galime juos vis
geriau pritaikyti savo gyvenime. Taip
geriau pasiruošime padėti daugeliui
sielų pasiekti „Dievo vaikų garbės
laisvę“ (Rom 8, 21).

Laisvės troškimas, jos asmeninis ir
visuomeninis siekis, yra teigiamas
mūsų laiko ženklas. Priimti
kiekvienos moters ir kiekvieno vyro
laisvę reiškia pripažinti, kad jie yra



asmenys – savęs šeimininkai,
atsakingi už savo veiksmus, gebantys
kreipti savąją būtį. Nors vien laisvės
ir ne visuomet pakankama, kad
asmuo atskleistų savo geriausiąją
pusę, niekada neperdėsime jos
svarbos, nes be laisvės negalėtume
mylėti.

Vis dėlto, skaudu, kad taip paplitęs
nesupratimas, kas iš tiesų yra laisvė.
Dažnas siekia įsivaizduojamos
beribės laisvės, neva galutinio
progreso taško, tačiau neretai tenka
apgailestauti, kad tokie siekiai veda
prie įvairių priespaudos ir tariamos
laisvės formų, kurios iš tiesų yra
vergovės grandinės. Tokia laisvė
anksčiau ar vėliau pasirodo esanti
tuščia. „Kai kurie manosi esą laisvi, –
rašo Popiežius, – nutoldami nuo
Dievo, nepastebėdami, kad lieka
egzistenciniais našlaičiais, be
pastogės, be namų, kur visados
galėtų sugrįžti. Nustoję būti
piligrimais, tampa klajokliais“[2].



Pašaukti laisvei

2. Esame „pašaukti laisvei“ (Gal 5,
13). Pati Kūrinija yra dieviškosios
laisvės apraiška. Pradžios knygos
puslapiai padeda įžvelgti kūrybišką
Dievo meilę, Jo džiaugsmą
perteikiant pasauliui gėrį, grožį (plg.
Pr 1, 31), o žmogui – jo laisvę (Pr 1,
26–29). Pašaukdamas kiekvieną iš
mūsų būčiai, Dievas įgalino mus
rinktis ir norėti gėrio, meile atsiliepti
į Jo Meilę. Vis dėlto, mūsų, kaip
kūrinių, ribotumas pasireiškia
galimybe atsiskirti nuo Dievo. „Tai
dieviškosios Išminties slėpinys,
kad sukurdamas žmogų pagal
savo paveikslą ir panašumą (plg.
Pr 1, 26), panoro imtis
stulbinančios žmogaus laisvės
rizikos“[3].

Ši rizika, jau pačioje istorijos aušroje,
privedė prie Dievo Meilės atmetimo
pirmąja nuodėme. Susilpnėjo
žmogaus laisvė rinktis gėrį, valia iš



dalies palinko prie nuodėmės.
Asmeninės nuodėmės dar labiau
silpnina laisvę ir dėl to nuodėmė
visada susijusi, labiau ar mažiau, su
vergija (plg. Rom 6, 17–20). Be
abejonės, „žmogus visada lieka
laisvas“ [4]. Nors „jo laisvė visada
trapi“[5], ji tebėra esminis kiekvieno
žmogaus gėris, kurį būtina saugoti.
Dievas yra pirmasis, kuris gerbia ir
myli mūsų laisvę, nes „nori ne
vergų, o vaikų“[6].

3. „Kur buvo pilna nuodėmės, ten dar
apstesnė tapo malonė“ (Rom 5, 20).
Malonė mums dovanoja naują ir
kilnesnę laisvę, kuriai „Kristus mus
išvadavo“ (Gal 5, 1). Viešpats mus
išvaduoja iš nuodėmės savo žodžiais
ir darbais: visi jie pasižymi
atperkančiu veiksmingumu. Todėl
„visose mūsų katalikiško tikėjimo
paslaptyse skamba šis himnas
laisvei“[7]. Dažnai jums primenu
būtinybę statyti Jėzų Kristų į mūsų
gyvenimo centrą. Kad atrastume



giliausią laisvės prasmę, turime
žvelgti į Jį. Mus stebina laisvė Dievo,
kuris iš grynos meilės nusprendžia
nusižeminti prisiimdamas kūną, tokį
kaip mūsų. Tai laisvė, kuri
atsiskleidžia per Jo žingsnius žeme
link Kryžiaus aukos: „Aš guldau savo
gyvybę, kad ir vėl ją pasiimčiau.
Niekas neatima jos iš manęs, bet aš
pats ją laisvai atiduodu“ (Jn 10, 17–
18). Žmonijos istorijoje nėra buvę
kito veiksmo, tokio giliai laisvo, koks
buvo Viešpaties atsidavimas ant
Kryžiaus: Jis „atsiduoda mirčiai
visiškai laisva valia – iš Meilės“[8].

Šv. Jono evangelija atpasakoja
Viešpaties pokalbį su keliais, kurie
Juo patikėjo. Labai įtaigiai nuskamba
šie Jėzaus žodžiai, pažadas: „Veritas
liberabit vos, tiesa padarys jus
laisvus“ (Jn 8, 32). „Kokia yra toji
tiesa“, – klausė šv. Josemaria, – „kuri
visą mūsų gyvenimą ženklina
laisvės kelio pradžią ir pabaigą?
Aš jums trumpai ją nusakysiu, su



džiaugsmu ir tikrumu, kurį teikia
ryšys tarp Dievo ir Jo kūrinių: mes
– Dievo rankų kūriniai, mes –
Švenčiausiosios Trejybės meilės
objektas, mes – tokio Tėvo vaikai!
Prašau savo Viešpatį, kad padėtų
tai įsisąmoninti ir diena iš dienos
tuo gėrėtis: taip elgsimės kaip
laisvi žmonės“[9].

4. Per dieviškąją įvaikystę mūsų
laisvė gali skleistis su visa Dievo jai
suteikta jėga. Esame laisvi ne
atsiskirdami nuo Tėvo namų, o
priimdami savo, kaip vaikų,
tapatybę. „Tas, kuris nežino esąs
Dievo vaikas, nepažįsta
asmeniškiausios tiesos apie
save“[10] – gyvena nusigręžęs nuo
savęs paties, nesantaikoje su pačiu
savimi. Kaip išlaisvina žinojimas, kad
Dievas mus myli; koks išvaduojantis
Dievo atleidimas, leidžiantis mums
sugrįžti į save pačius ir į savo
tikruosius namus (plg. Lk 15, 17–24).



Pagaliau, patiriame šį išsilaisvinimą,
kai atleidžiame kitiems.

Tikėjimas Dievo meile kiekvienai ir
kiekvienam (plg. 1 Jn 4, 16) skatina
mus atsiliepti meile. Galime mylėti,
nes Jis mus pirmas pamilo (plg. 1 Jn
4, 10). Žinojimas, kad begalinė Dievo
meilė randama ne tik mūsų būties
ištakose, bet ir kiekvienoje
akimirkoje, – nes Jis artimesnis
mums už mus pačius[11] – teikia
tvirtumo. Žinojimas, kad Dievas
laukia mūsų kiekviename žmoguje
(plg. Mt 25, 40), ir kad nori tapti jų
gyvenimo dalimi per mus, skatina
dosniai dalintis tuo, ką patys esame
gavę. Per savo gyvenimą, mano
dukterys ir sūnūs, esame patyrę ir
patiriame daug meilės. Mylėti Dievą
ir kitus yra pati tikriausia laisvės
išraiška. Meilė įprasmina laisvę, ją
atperka – veda prie jos kilmės ir
pašaukimo, Dievo Meilės. „Laisvė
įgyja tikrąją prasmę, kai ja
naudojamasi atperkančios tiesos



labui, kai ji pasitelkiama ieškant
begalinės vienintelio Dievo meilės,
kuri mus išlaisvina iš visokios
vergovės“[12].

Todėl dieviškosios įvaikystės
suvokimas teikia didelę vidinę laisvę,
gilų džiaugsmą ir giedrą vilties
kupiną optimizmą: spe gaudentes
(Rom 12, 22). Žinojimas, kad esame
Dievo vaikai skatina mylėti pasaulį,
kurį mūsų Tėvo Dievo rankos sukūrė
gerą, ir priimti gyvenimą aiškiai
suvokiant, kad įmanoma daryti gera,
įveikti bloga ir vesti pasaulį prie
Dievo. Popiežius Pranciškus,
kontempliuodamas Mūsų Motiną, tai
išreiškė šiais žodžiais: „Iš Marijos,
malonės pilnosios, išmokstame, kad
krikščioniškoji laisvė yra daugiau nei
tiesiog išvadavimas iš nuodėmės. Tai
laisvė, kuri įgalina žvelgti į žemiškąją
tikrovę naujoje dvasinėje šviesoje,
teikia laisvę mylėti Dievą ir brolius
tyra širdimi bei gyventi



džiaugsminga Kristaus karalystės
atėjimo viltimi“[13].

Dvasios laisvė

5. Veikti laisvai, nejaučiant jokios
prievartos, yra asmens orumo ir, juo
labiau, Dievo vaikų ir dukrų orumo
dalis. Be to, būtina „stiprinti meilę
laisvei, kuri nėra savivališka, bet
tampa tikrai žmogiška, pripažindama
už save pirmesnį gėrį“[14] – laisvei,
sutaikytai su Dievu.

Todėl norėčiau aptarti, kokia svarbi
yra dvasios laisvė. Kalbu ne apie
dviprasmiškas asociacijas, su
kuriomis kartais siejamas šis
pasakymas: neva tai reiškia
pataikauti saviems kaprizams ir
priešinantis kiekvienai normai. Iš
tiesų, kiekvieno asmens laisvę
natūraliai riboja prigimtinės
pareigos ir prisiimti įsipareigojimai
(šeimyniniai, profesiniai, pilietiniai ir
t. t.). Vis dėlto, visame kame galime
veikti laisvai, jei tai darome iš meilės:



„Dilige et quod vis fac – mylėk ir
daryk, ką nori“[15]. Tikroji dvasios
laisvė yra gebėjimas ir nuolatinis
nusistatymas veikti iš meilės, ypač,
ištvermė tame, ko kiekvieną
akimirką Dievas prašo iš kiekvieno.

„Ar myli mane?“ (Jn 21, 17).
Krikščioniškas gyvenimas yra
laisvas, kupinas iniciatyvos ir
atvirumo atsakas į šį Viešpaties
klausimą. Todėl „nėra nieko
klaidingesnio, kaip laisvę
priešpastatyti pasiaukojimui, nes
pasiaukojimas yra laisvės
padarinys. Pagalvokite: motina
aukojasi dėl savo vaikų, nes ji
pasirinko tokią dalią; ir nuo
meilės priklausys jos laisvės
išraiška. Kuo ši meilė didesnė, tuo
laisvė bus vaisingesnė; jos vaikų
laimė gimsta iš šios palaimintos
laisvės, kuri išreiškiama
pasiaukojant ir iš pasiaukojimo
kilo, o tai ir yra laisvė“[16].



Šiame konstekste paaiškėja, kad
puoselėti kiekvieno asmens laisvę
nereiškia atsisakyti reiklumo. Kuo
laisvesni esame, tuo labiau gebame
mylėti. O meilė reikli: „visa pakelia,
visa tiki, viskuo viliasi, visa
ištveria“ (1 Kor 13, 7). Iš kitos pusės,
augti meilėje yra augti laisvėje, būti
laisvesniu. Šv. Tomo Akviniečio
žodžiais: „Quanto aliquis plus habet
de caritate, plus habet de
libertate“[17]. Kuo gilesnė mūsų
meilė, tuo laisvesni esame. Be to,
veikiame su dvasios laisve ir tada,
kai nejaučiame potraukio ko nors
imtis arba kai mums ypač sunku,
jeigu veikiame iš meilės, taigi, ne dėl
to, kad mums patinka, o todėl, kad
norime. „Turime jaustis Dievo
vaikais ir gyventi su troškimu
įgyvendinti mūsų Tėvo valią.
Įgyvendinti darbus pagal Dievo
norą, nes to norime, – tai pati
antgamtiškiausia priežastis“[18].



6. Taip pat ir džiaugsmas yra dvasios
laisvės apraiška. „Tame, kas
žmogiška, – mums sako šv.
Josemaria, – kaip palikimą noriu
perduoti jums meilę laisvei ir gerą
nuotaiką“[19]. Tai dvi iš pažiūros
labai skirtingos, tačiau susijusios
tikrovės, nes žinojimas, kad esame
laisvi mylėti yra džiaugsmo ir kartu
geros nuotaikos šaltinis. Pastaroji yra
daugiau nei įgimta savybė; tai
žvilgsnis į pasaulį, įgalinantis matyti
teigiamą, o kartais ir linksmąją,
dalykų ir situacijų pusę. Kaip sako
Popiežius Pranciškus, Jis „yra
džiaugsmo autorius, džiaugsmo
Sutvėrėjas. O šis džiaugsmas
Dvasioje mums teikia tikrą
krikščionišką laisvę. Mes,
krikščionys, be džiaugsmo nesame
laisvi, virstame savo liūdesio
vergais“[20].

Šis džiaugsmas turėtų pripildyti visą
mūsų gyvenimą. Dievas nori, kad
būtume laimingi. Kalbėdamas



apaštalams, Jėzus kreipiasi ir į mus:
„kad jumyse būtų manasis
džiaugsmas ir kad jūsų džiaugsmui
nieko netrūktų“ (Jn 15, 11). Todėl
galime su džiaugsmu vykdyti ir tas
pareigas, kurios gali būti nemalonios.
Kaip mums sakė šv. Josemaria,
„neleistina galvoti, kad su
džiaugsmu įmanoma dirbti tik tą
darbą, kuris mums patinka“[21].
Galima su džiaugsmu, išvengiant
prasto nusiteikimo dirbti ir tada, kai
sunku, jeigu veikiame iš meilės, su
meile, ir, būtent dėl to, laisvai. Balsiai
melsdamasis 1963 m. balandžio 28
d., šv. Josemaria taip kalbėjo apie
įkvėpimus, kuriuos patyrė tolimais
1931 m. „Viešpatie, tavo dėka
supratau, kad patirti Kryžių, tai
patirti laimę, džiaugsmą. O to
priežastis – matau taip aiškiai,
kaip niekada – yra ši: patirti
Kryžių, tai susitapatinti su
Kristumi, būti Kristumi ir, dėl to,
Dievo vaiku“[22].



7. Dieviškasis įstatymas, ir visa, kas
yra Dievo valia kiekvienam, nėra
priespaudos įstatymas; priešingai,
kaip ir pati Evangelija, tai lex perfecta
libertatis (plg. Jk 1, 25): tobulas
laisvės įstatymas, nes visas jis
sutraukiamas į meilės įsakymą; tai ne
tik iš išorės duotas priesakas mylėti,
tačiau ir vidinė malonė, suteikianti
jėgų mylėti. „Pondus meum amor
meus“, mano meilė yra mano našta,
sakydavo šv. Augustinas[23],
pabrėždamas ne akivaizdų faktą, kad
kartais mylėti gali būti sunku, o kad
būtent meilė, kurią nešiojame savo
širdyje, mus valdo, kreipia į visas
puses. „Eo feror, quocumque feror“,
ten, kur einu, ji mane veda[24]. Visi
sau galime užduoti klausimą: kas yra
toji meilė, kuri mane visur veda?

Tas, kas užleidžia Dievo meilei savąją
širdį, pats patiria, kad „laisvė ir
pasiaukojimas neprieštarauja
vienas kitam; jie vienas kitą
papildo. Laisvė aukojama tik iš



meilės; kitokio savęs išsižadėjimo
nesuvokiu. Tai nėra tiesiog žodžių
žaismas. Kai laisva valia
aukojamės, kiekvieną tarnavimo
akimirką laisvė atnaujina meilę.
Taigi atsinaujinti reiškia nuolat
būti jaunam, kilniam, turėti
aukštų idealų ir mokėti
aukotis“[25]. Taigi, klusnumas
Dievui yra ne tik laisvas, bet ir
išlaisvinantis veiksmas.

„Aš turiu valgyti maisto, kurio jūs
nežinote“, – sako Jėzus apaštalams. –
„Mano maistas – vykdyti valią to,
kuris mane siuntė, ir baigti jo
darbą” (Jn 4, 32–34). Klusnumas
Tėvui yra Jėzaus maistas, teikiantis
jam stiprybę. Taip pat ir mums: būti
Jėzaus mokiniais, kaip mokė šv. Jonas
Paulius II, tai „priglusti prie paties
Jėzaus asmens, dalytis jo gyvenimu ir
misija, dalyvauti jo savanoriškame ir
meilės kupiname klusnume Tėvo
valiai“[26].



Benediktas XVI apmąsto glaudų
laisvės ir atsidavimo ryšį: „Klusnume
Tėvui Jėzus įgyvendina savo laisvę
kaip sąmoningą, meile grįstą
pasirinkimą. Kas laisvesnis už Tą,
kuris yra Visagalis? Tačiau Jis
neįgyvendino savo laisvės kaip
savivalės ar primetimo. Įgyvendino
ją kaip tarnystę. Tuo būdu „pripildė“
laisvę prasmės, kuri priešingu atveju
būtų tik „tuščia“ galimybė ką nors
daryti ar nedaryti. Laisvė, kaip pats
žmogaus gyvenimas, įgyja prasmę
per meilę. (...) Todėl krikščioniška
laisvė jokiu būdu nėra savivalė; tai
Kristaus sekimas save dovanojant, iki
pat Kryžiaus aukos. Gali atrodyti
paradoksalu, bet Viešpaties
gyvenime aukščiausia laisvė pasiekta
ant Kryžiaus, meilės viršūnės. Kai
Kalvarijoje Jam šaukia: „Jei esi Dievo
Sūnus, nuženk nuo kryžiaus“, Jis
parodo Sūnaus laisvę būtent
likdamas ant savo mirties įrankio,
kad iki galo įvykdytų gailestingąją
Tėvo valią“[27].



„Tu mane suvedžiojai, Viešpatie, aš
leidausi suvedžiojamas. Tu buvai
stipresnis už mane, – tu
nugalėjai“ (Jer 20, 7). Kokia plati
jausmų gama išsiskleidžia šioje
pranašo Jeremijo maldoje! Priimti
savo pašaukimą kaip Dievo dovaną, o
ne tiesiog pareigų sąrašą, netgi tada,
kai kenčiame, taip pat yra dvasios
laisvės apraiška. Koks išlaisvinantis
yra žinojimas, kad Dievas mus myli
tokius, kokie esame, ir prašo mūsų,
visų pirma, leistis būti Jo mylimiems.

8. Dvasios laisvė yra ir neprisirišimas
prie tariamų pareigų, kurių nėra;
gebėjimas atsisakyti ar lanksčiai
keisti daugelį gyvenimo detalių,
kurios priklauso nuo mūsų laisvos
iniciatyvos. Kaip prieš dvidešimt
metų mums rašė tėvas Javieras: „Be
abejo, yra privalomų darbų; ir tokių,
kurie savo konkrečia išraiška tokie
nėra. Vis dėlto, tiek pirmuoju, tiek
antruoju atveju turime stengtis
laisvai ir atsakingai įvykdyti



aukščiausią meilės Dievui įsakymą.
Taip būsime laisvi ir paklusnūs tuo
pačiu metu“[28].

Dievo Darbe visada privalome
išsaugoti pasitikėjimo ir laisvės
aplinką, kuri skatina tinkamas
asmeniui išsakyti tai, kas mus
neramina, aptarti, ko nesuprantame,
arba kas, mūsų nuomone, turėtų būti
pagerinta. Tuo pačiu, šis
pasitikėjimas reikalauja ištikimybės
ir kantrybės, kad su giedra ir gera
nuotaika priimtume žmogišką
ribotumą, nemalonias situacijas ir
pan. Toks nusistatymas būdingas
geram vaikui, kuris, gyvendamas
laisve, saugo gėrius, svarbesnius už
savo požiūrį(net jeigu ir būtų
įsitikinęs savo teisumu) – šeimos
vienybę ir ramybę, kurios yra
neįkainojamos. Kita vertus, „kai
mūsų idėjos mus atskiria nuo kitų,
kai skatina laužyti bendrystę,
vienybę su savo broliais, tai aiškus



ženklas, kad veikiame ne pagal
Dievo dvasią“[29].

Nors kai kurios situacijos mus
priverčia kentėti, dažnai jomis
pasinaudoja Dievas, kad
susitapatintume su Jėzumi. Kaip
rašoma laiške žydams, Jis „savo
kentėjimuose išmoko
klusnumo“ (Žyd 5, 8) ir „visiems,
kurie jo klauso“, atnešė „amžinąjį
išganymą“ (5, 9) – atnešė mums
Dievo vaikų laisvę. Priimti žmogiškus
silpnumus, kurių visi turime,
stengiantis juos kiek įmanoma
įveikti, irgi yra dvasios laisvės
apraiška ir šaltinis. Pažvelkime į
liūdną vyresniojo palyginimo sūnaus
nusistatymą (Lk 15, 25–30): ima
kaltinti tėvą dalykais, kuriuos
kupinas kartėlio kaupė savo širdyje
ir net negeba dalintis šeimos
džiaugsmu. Jo laisvė darėsi vis
siauresnė ir savanaudiškesnė,
netinkama mylėti ir suprasti, kad
„visa, kas mano, yra tavo“ (Lk 15, 31).



Gyveno savo namuose, bet nebuvo
laisvas, nes savo širdį laikė
nuošalyje.

Kita vertus, kokia graži moabitės
Rutos istorija, kurioje laisvė ir
atsidavimas įsišaknija giliame
priklausymo šeimai suvokime.
Jaudina šios moters atsakymas į
uošvės raginimą pradėti gyvenimą iš
naujo atskirai: „Neversk manęs
palikti tave ir pasitraukti nuo tavęs,
nes kur eisi tu, tenai eisiu ir aš, kur
būsi tu, tenai būsiu ir aš! Tavo tauta
bus mano tauta, o tavo Dievas bus
mano Dievas! Kur mirsi tu, tenai
mirsiu ir aš ir ten būsiu
palaidota“ (Rut 1, 16–17).

Pagaliau, žvelgiant į Švenčiausiąją
Mergelę tampa dar aiškiau, kad
laisvė išsiskleidžia ištikimybės
kupiname atsidavime.
„Apsvarstykite didingą akimirką,
kai arkangelas šv. Gabrielius
praneša Švenčiausiajai Mergelei



Aukščiausiojo ketinimą. Mūsų
Motina, tai išgirdusi, paklausia,
kad geriau suprastų, ko Viešpats
jos prašo, ir iškart nuskamba
tvirtas atsakymas: fiat – tebūna
man, kaip tu pasakei! – tai
tikriausios laisvės vaisius –
pasirinkti Dievą“[30].

Ugdyti ir vadovauti laisviems
asmenims

Asmeninis dvasinis vadovavimas,
svarbi ugdymo dalis, turi visada
pasižymėti pagarba laisvei ir siekti
ugdyti asmenis, kurie jaustųsi „laisvi
lyg paukščiai“[31]. Plėtodamas šią
mintį, šv. Josemaria rašė apie tuos,
kurie išklauso savo brolių ir seserų
asmeninius pokalbius: „Dvasios
vadovo įgaliojimai nėra valdžia.
Visada palikite sieloms plačią
dvasios laisvę. Apmąstykite tai, ką
tiek kartų esu jums kalbėjęs: „nes
man norisi“ – man atrodo, kad tai
iš visų antgamtiškiausia



priežastis. Dvasios vadovo
užduotis – padėti sieloms norėti,
kad jas trauktų vykdyti Dievo
valią. Neįsakinėkite –
patarkite“[32]. Dvasinio
vadovavimo patarimai, kurie
duodami sekant Šventosios Dvasios
įkvėpimu kiekvienai sielai, turėtų
pagelbėti laisvai ir atsakingai stoti
Dievo ir savo pareigų akivaizdoje,
nes „Dievas nesikartoja kurdamas
sielas. Kiekvienas yra toks, koks
yra, ir būtina veikti pagal tai, kokį
kiekvieną Dievas sutvėrė ir kaip
Dievas veda“[33].

Paprastai patarimą gali lydėti ir
meilus paraginimas, padedantis
įsitikinti, kad visada verta stengtis
būti ištikimais iš meilės, laisvai.
Kartais dvasiniame vadovavime teks
aiškiai, bet visada meiliai ir atsargiai,
duoti „reiklų patarimą“, primenant
prievolę įvykdyti pareigą. Žinoma,
tokio patarimo privalomumo
pagrindas yra ne pats patarimas, o



primenama pareiga. Kai sieja
abipusis pasitikėjimas, taip kalbėtis
galima ir būtina, o gavusysis įspėjimą
jaus dėkingumą, supras, kad šis
gestas yra vyresniojo brolio tvirtumo
ir meilumo apraiška.

11. Be sau būdingų reikalavimų, visą
gyvenimą trunkantis ugdymas turėtų
atverti vis naujas perspektyvas. Ir
priešingai, jeigu ugdymą
susiaurintume tiki iki kitiems ir sau
skirtų reikalavimų, rizikuotume
apsiriboti vien tik savo bejėgyste,
trūkumais ir silpnybėmis, taip
užmiršdami visų svarbiausia – Dievo
meilę mums.

Tęsiant šią mintį, prisiminkime, kaip
šv. Josemaria mokė, kad „Dievo
Darbe esame dideli laisvės
draugai, taip pat ir kalbant apie
vidinį gyvenimą: neprisirišame nei
prie schemų, nei prie metodų. (...)
Yra –privalo būti – plati erdvė
pasirinkti, taip pat ir dvasiniame



gyvenime“[34]. Todėl nuoširdumas
dvasiniame vadovavime, kuris
skatina laisvai atverti sielą
patarimui, taip pat skatina imtis
asmeninės iniciatyvos, laisvai
išreikšti, kokius matome galimus
vidinės kovos laukus, kad kaskart vis
labiau susitapatintume su Jėzumi
Kristumi.

Todėl ugdymas, visiems perduodant
tą pačią dvasią, ne vienodina, o
vienija. Šv. Josemaria tai perteikė
metafora, sakydamas, kad Dievo
Darbe „keliu galima žengti
įvairiais būdais. Galima eiti
dešine, kaire, zigzagu, pėsčiomis,
arkliu. Yra šimtas tūkstančių
būdų eiti dieviško pašaukimo
keliu. Atsižvelgiant į aplinkybes,
kiekvienas privalės pasirinkti
vieną iš šių būdų dėl to, kad taip
lieps paties sąžinė. Vienintelis
svarbus dalykas – neišklysti iš
kelio“[35]. Dievo Darbo dvasia, kaip
ir Evangelija, yra ne našta mūsų



būčiai, o jos gyvybingumo šaltinis –
tai grūdas, kuriam skirta augti
kiekvieno žemėje.

12. Be to, svarbus ugdymo uždavinys
yra vengti, kad polinkis į perdėtą
saugumą ar apskaičiavimą
neapribotų sielos, neleistų susitelkti
vien į save. „Sutikusieji Kristų
negali užsisklęsti savo aplinkoje;
liūdna būtų dėl tokio ribotumo! Jie
turi išsiskleisti lyg vėduoklė, kad
galėtų pasiekti visas sielas“[36].
Todėl itin svarbu gyventi be baimės
apsirikti, be baimės nepateisinti
lūkesčių, be nepalankios aplinkos
baimės; ir su antgamtišku požiūriu
atsakingai ir ryžtingai veikti savo
visuomeninėje ir profesinėje
aplinkoje.

Taigi meilė laisvei pasireiškia ir
spontaniškumu bei iniciatyva
apaštalavime, taip pat ir imantis
konkrečių apaštalinių uždavinių.
Visada svarbu prisiminti, kad „mūsų



apaštalavimas yra, visų pirma,
kiekvieno asmeninis
apaštalavimas“[37]. Tai taikoma ir
vadovams, apaštalinių iniciatyvų
skatinimo lygmenyje: „Niekada
nenorėjau jūsų surišti, priešingai,
rūpinausi, kad veiktumėte su
plačia laisve. Savo apaštalinėje
veikloje turite būti kupini
iniciatyvos, labai plačiose ribose,
kurias ženklina mūsų dvasia, kad
atrastumėte – kiekvienoje vietoje,
kiekvienoje aplinkoje, kiekvienu
laiku – veiklas, kurios labiausiai
dera su aplinkybėmis“[38].

13. Kita svarbi meilės laisvei
apraiška matoma pastoraciniame
vadovavime, kurį vykdo prelatas su
savo vikarais padedami atitinkamų
tarybų. Dar kartą su dėkingumu
apmąstykime šiuos šv. Josemaria
žodžius: „Viena iš šios laisvės
dvasios pasekmių yra ta, kad
ugdymo ir valdymo Dievo Darbe
pagrindas yra pasitikėjimas (...)



Nieko nepasiekiama valdymu,
kuris grindžiamas nepasitikėjimu.
Kita vertus, kiek vaisių atneša su
pagarba sieloms duodami
nurodymai ir ugdymas, lavinant
tikrą ir šventą Dievo vaikų laisvę,
mokant naudotis asmenine laisve.
Ugdyti ir vadovauti – tai
mylėti“[39].

Vadovauti su pagarba sieloms – tai,
visų pirma, jautriai gerbti sąžinių
savitumą, nepainioti valdymo su
dvasiniu vadovavimu. Antra,
vadovaujantis šia pagarbos logika,
nurodymai turėtų būti atskiriami
nuo to, kas yra tik kviečiantys
paraginimai, patarimai ar
pasiūlymai. Trečia, tačiau ne mažiau
svarbu, kad valdymas pasižymėtų
tokiu pasitikėjimu kitais, kad visada,
kiek tik įmanoma, būtų
atsižvelgiama į susijusių asmenų
nuomonę. Toks vadovų
nusistatymas, jų prieinamumas



išklausyti, yra nuostabi apraiška to,
kad Dievo Darbas yra šeima.

Taip pat turime teigiamos patirties,
kuri susijusi su visiška Dievo Darbe
esančia laisve ekonominiais,
politiniais, diskutuotinais teologiniais
ir panašiais klausimais. „Tame, kas
nėra tikėjimo dalykas, kiekvienas
mąsto ir daro, ką nori, su visiška
laisve ir asmenine atsakomybe. O
pliuralizmas, kuris logiškai ir
sociologiškai kyla iš šio fakto,
Dievo Darbui nėra jokia problema.
Šis pliuralizmas vekiau yra
tinkamos dvasios ženklas“[40]. Šis
pliuralizmas turi būti mylimas ir
puoselėjamas, nors kartais vienam ar
kitam gali būti sunku priimti
skirtumus. Tas, kuris myli laisvę,
įstengia įžvelgti teigiamus ir
patrauklius aspektus to, ką kiti mąsto
ir veikia šiose plačiose srityse.

Kalbant apie valdymo būdą, šv.
Josemaria nustatė ir nuolat



energingai primindavo kolegialumą,
kuris yra dar viena apraiška šios
laisvės dvasios, kuri persmelkia Opus
Dei gyvenimą: „Nesuskaičiuojamą
galybę kartų jums kartojau ir
toliau visą savo gyvenimą
kartosiu, kad Dievo Darbe, visuose
lygmenyse, reikalauju kolegialaus
valdymo, kad niekada nesirastų
tironija. Tai – išmintingumo
apraiška, nes esant kolegialiam
valdymui paprasčiau įsigilinama į
klausimus, taikliau ištaisomi
apsirikimai, veiksmingiau
pagerinami apaštaliniai darbai,
taip pat ir tie, kuriems sklandžiai
einasi“[41].

Kolegialumas nėra vien tiktai
metodas ar sprendimų priėmimo
sistema; tai, visų pirma, dvasia,
įsišaknijusi suvokime, kad galime ir
turime poreikį gauti iš kitų įžvalgas,
informaciją ir pan., kad
patikslintume ar netgi pakeistume
savo nuomonę. Tuo pačiu, tai skatina



gerbti – dar daugiau, skatina
puoselėti – kitų laisvę, kad be jokių
sunkumų būtų galima išsakyti savo
požiūrį.

Gerbti ir ginti laisvę apaštalavime

14. Apaštalavimas kyla iš nuoširdaus
troškimo padėti kitiems susitikti su
Jėzumi Kristumi arba dar labiau prie
Jo priartėti. „Mūsų nusistatymas
sielų atžvilgiu nusakomas šiais
Apaštalo žodžiais, kurie yra lyg
šauksmas: caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu! (1
Kor 16, 24), mano meilė jums
visiems Kristuje Jėzuje. Mylėdami
tapsite ramybės ir džiaugsmo
sėjėjais pasaulyje, mylėdami ir
gindami asmeninę sielų laisvę;
laisvę, kurią Kristus gerbia ir
mums laimėjo (plg. Gal 4, 31)“[42].

Mylime laisvę, visų pirma, asmenų,
kuriems stengiamės padėti priartėti
prie Viešpaties per draugystės ir
pasitikėjimo apaštalavimą, kurį šv.



Josemaria ragina mus įgyvendinti
liudijimu ir žodžiu. „Taip pat ir
apaštalavimo veiksmuose;
tiksliau, visų pirma apaštalavimo
veiksmuose norime išvengti net
menkiausio prievartos šešėlio.
Dievas nori, kad Jam būtų
tarnaujama laisvai, todėl būtų
didelė klaida apaštalaujant
negerbti sąžinių laisvės“[43].

Tikra draugystė neatsiejama nuo
nuoširdžios abipusės meilės, kuri yra
tikroji abipusės laisvės ir tarpusavio
artumo apsauga. Apaštalavimas nėra
lyg draugystės priedas, nes, kaip
jums rašiau, „nevykdome
apaštalavimo – esame
apaštalai!“[44]. Pati draugystė yra
apaštalavimas; pati draugystė yra
dialogas, kuriame skleidžiame šviesą
ir patys esame apšviečiami; kurioje,
iš abipusio pasidalinimo svajonėmis,
kyla planai; kurioje džiaugiamės tuo,
kas gera, ir palaikome vieni kitus



sunkumuose; kurioje mums gera, nes
Dievas nori, kad būtume laimingi.

15. Kaip žinote, prozelitizmas, savo
pirmine prasme, yra teigiama
tikrovė, tapati misionieriškai
Evangelijos sklaidos veiklai[45]. Taip
šį žodį visada suprato šv. Josemaria;
be jokios neigiamos reikšmės, kurią
jis pamažu įgavo pastaruoju laiku.
Bet kuriuo atveju, būtina suvokti,
kad nepriklausomai nuo mūsų valios
kartais žodžiai įgyja atspalvius,
priešingus tiems, kuriuos turėjo iš
pradžių. Todėl, atsižvelgdami į
kontekstą, būkite apdairūs
vartodami šį terminą, nes kartais
jūsų pašnekovai gali išgirsti visai ką
kita nei norėjote pasakyti.

Pagarba kiekvieno laisvei ir jos
apsauga pasireikš, jei tik tai
įmanoma, dar plačiau, siūlant
apmąstyti pašaukimo į Dievo Darbą
galimybę. Kiekvienas yra laisvas
pasitarti su kuo tik nori ir, visų



svarbiausia, visiškai laisvas atpažinti
savo galimą pašaukimą ir priimti
atitinkamą sprendimą. Šv. Josemaria,
komentuodamas smarkius
Evangelijos palyginimo žodžius, 
compelle intrare – „varu atvaryk“ (Lk
14, 23) – rašo: „Kadangi kiekvieno
asmeninė laisvė yra pamatinis
mūsų dvasios bruožas, tas
compelle intrare, nes kiekvienas
privalote gyventi prozelitizmu,
nėra fizinis stumtelėjimas, o
šviesos, doktrinos apstybė;
dvasinis paskatinimas savo malda
ir darbu, kuris yra tikras
doktrinos liudijimas; gausiu
pasiaukojimu, kurį turite
atnašauti; šypsena lūpose, nes
esate Dievo vaikai – įvaikystė, kuri
pripildo giedros laimės, net jei
jūsų gyvenime kartais ir netrūktų
sunkumų – kurią kiti mato ir
pavydi. Prie viso to pridėjus jūsų
mandagumą ir žmogišką žavesį,
žinosime, ką reiškia compelle
intrare“[46]. Kaip akivaizdu, kad



Dievo Darbas auga ir visada turi
augti laisvėje, ryžtingai ir su
paprastumu atskleisdamas neeilinį
gyvenimo su Dievu grožį.

***

16. Veritas liberabit vos (Jn 8, 32). Visi
išlaisvinimo pažadai, sekantys vienas
po kito amžiais, yra patikimi tiek,
kiek kyla iš Tiesos apie Dievą ir
žmogų; Tiesa, kuri yra konkretus
Asmuo: Jėzus – Kelias, Tiesa ir
Gyvenimas (plg. Jn 14, 6). „Todėl
Kristus ir šiandien, po dviejų
tūkstantmečių, atsistoja mūsų tarpe
kaip Tasai, kuris atneša žmogui
laisvę, besiremiančią tiesa, kuris
išlaisvina žmogų nuo to, kas tą laisvę
riboja, sumažina ir laužo iš pat šaknų
žmogaus dvasioje, jo širdyje, jo
sąžinėje“[47].

Dievas mums suteikė laisvę visiems
laikams: ši dovana nėra kažkas
laikino, skirta tik gyvenimui šioje
žemėje. Laisvė, kaip ir meilė,



„niekada nesibaigia“ (1 Kor 13,8),
išlieka Danguje. Mūsų kelias ten yra
būtent kelias į Dievo vaikų garbės
laisvę, in libertatem glioriae filiorum
Dei (Rom 8, 21). Danguje laisvė ne tik
neišnyks, bet ir pasieks savo pilnatvę
susiliedama su Dievo meile. „Didi
Meilė laukia tavęs Danguje, be
išdavysčių, be apgaulių: visa
meilė, visas grožis, visa didybė,
visas žinojimas...! Ir be
perviršiaus, tave pasotins
nepasotindama“[48]. Jei esame
ištikimi, per Dievo gailestingumą,
Danguje būsime visiškai laisvi meilės
pilnatve.

Su visa meile jus laimina

jūsų Tėvas

Fernando

Roma, 2018 m. sausio 9 d., šv.
Josemaria gimimo metinės



[1] Šv. Josemaria, Laiškas, 1954 m.
gegužės 31 d., n. 22.

[2] Popiežius Pranciškus, Ap. par. 
Evangelii gaudium, 2013 m. lapkičio
24 d., n. 170

[3] Šv. Josemaria, Laiškas, 1965 m.
spalio 24 d., n. 3.

[4] Benediktas XVI, Enc. Spe salvi,
2007 m. lapkričio 30 d., n. 24

[5] Ibid.

[6] Šv. Josemaria, Kristus eina pro
šalį, n. 129

[7] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
25.

[8] Šv. Josemaria, Kryžiaus kelias, X
stotis.

[9] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
26.

[10] Ibid.



[11] Plg. šv. Augustinas, Išpažinimai,
III, 6, 11.

[12] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
27.

[13] Popiežius Pranciškus,
Pamokslas, 2014 m. rugpjūčio 15 d.

[14] Benediktas XVI, enc. Caritas in
veritate, n. 68.

[15] Šv. Augustinas, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
30.

[17] Šv. Tomas Akvinietis, In III Sent.,
d. 29, q. un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] Kristus eina pro šalį, n. 17.

[19] Šv. Josemaria, Laiškas, 1954 m.
gegužės 31 d., n. 22.

[20] Popiežius Pranciškus,
Pamokslas, 2013 m. gegužės 31 d.



[21] Šv. Josemaria, Laiškas, 1947 m.
gruodžio 29 d., n. 106.

[22] Šv. Josemaria, Užrašai iš
meditacijos, 1963 m. balandžio 28 d.

[23] Šv. Augustinas, Išpažinimai, XIII,
9, 10.

[24] Ibid.

[25] Dievo bičiuliai, n. 31.

[26] Šv. Jonas Paulius II, Enc. Veritatis
splendor, 1993 m. rugpjūčio 6 d., n.
19

[27] Benediktas XVI, Kalba per
Viešpaties Angelo maldą, 2007 m.
liepos 1 d.

[28] Javieras Echevarria, Pastoracinis
laiškas, 1997 m. vasario 14 d., n. 15.

[29] Kristus eina pro šalį n. 17.

[30] Dievo bičiuliai, n. 25.



[31] Šv. Josemaria, Laiškas, 1951 m.
rugsėjo 14 d., n. 38.

[32] Šv. Josemaria, Laiškas, 1956 m.
rugpjūčio 8 d., n. 38.

[33] Ibid.

[34] Šv. Josemaria, Laiškas, 1957 m.
rugsėjo 29 d., n. 70.

[35] Šv. Josemaria, Laiškas, 1945 m.
vasario 2 d., n. 19.

[36] Šv. Josemaria, Vaga, n. 193.

[37] Šv. Josemaria, Laiškas, 1939 m.
spalio 2 d., n. 10.

[38] Šv. Josemaria, Laiškas, 1942 m.
spalio 24 d., n. 46.

[39] Šv. Josemaria, Laiškas, 1945 m.
gegužės 6 d., n. 39.

[40] Šv. Josemaria, Pokalbiai, n. 98.



[41] Šv. Josemaria, Laiškas, 1951 m.
gruodžio 24 d., n. 5.

[42] Šv. Josemaria, Laiškas, 1933 m.
liepos 16 d., n. 3.

[43] Šv. Josemaria, Laiškas, 1932 m.
sausio 9 d., n. 66.

[44] Pastoracinis laiškas, 2017 m.
vasario 14 d., n. 9.

[45] Plg. Tikėjimo doktrinos
kongregacija, Doktrinis paaiškinimas
dėl kai kurių evangelizacijos aspektų,
2007 m. gruodžio 3 d., n. 12 ir 49
išnaša.

[46] Šv. Josemaria, Laiškas, 1942 m.
spalio 24 d., n. 9.

[47] Šv. Jonas Paulius II, Enc.
Redemptor hominis, 1979 m. kovo 4
d., n. 12.

[48] Šv. Josemaria, Kalvė, n. 955.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-laisve/

(2026-02-04)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-laisve/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-laisve/

	Prelato laiškas (2018 m. sausio 9 d.) | Apie laisvę

