
opusdei.org

Prelato laiškas (2017
m. vasario 14 d.) |
Apie Generalinio
kongreso išvadas

Prelatas savo 2017 m. vasario
14 d. laiške pristato Opus Dei
apaštalinės veiklos gaires,
suformuluotas sausio mėn.
įvykusio Generalinio kongreso
metu.

2017-02-14

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!



1. Labai troškau vėl jums parašyti,
šįsyk kiek plačiau. Šiuo laišku noriu
su jumis pasidalinti pastarojo
Generalinio kongreso, įvykusio šių
metų sausį Romoje, išvadomis. Darau
tai, nes – panašiai kaip ir tėvas
Javieras 2010-aisiais – trokštu, kad
visi jaustumėte Dievo Darbo svorį,
sielų svorį, atsakomybę už šią
nedidelę šeimą, kuria esame.
Trokštame kartu su visa Bažnyčia, šv.
Pauliaus žodžiais tariant, sutaikinti
pasaulį su Dievu (plg. 2 Kor 5,19). Tai
yra milžiniškas uždavinys, kuris
viršytų mūsų jėgas, jeigu negalėtume
tikėtis Dievo malonės.

Mums priklauso atpirkti ir
pašventinti savo laiką, suprasti kitų
žmonių užsidegimus ir dalintis jais,
kaip rašiau jums pirmajame savo,
kaip šios Bažnyčios dalelės Tėvo,
laiške, primindamas šv. Josemaria
žodžius. Dar kartą iškeliu šias mintis:
Nėra tiesa, kad šiandienos žmonės
– apibendrintai, visi kaip vienas –



būtų uždari arba abejingi tam, ko
moko krikščionių tikėjimas apie
žmogaus pašaukimą ir būtį.
Netiesa, kad dabartiniais laikais
žmonės užsiima tik žemiškais
reikalais ir nesižvalgo į dangų.
Nors netrūksta nei uždarų
ideologijų, nei jas palaikančių
asmenų, taip pat ir mūsų laikais
esama ir kilnių troškimų, ir
iškreiptų pažiūrų, narsos ir
bailumo, svajonių ir apsigavimų;
kūrinių, svajojančių apie naują,
teisingesnį ir žmogiškesnį pasaulį,
ir kitų, matyt nusivylusių pirmųjų
idealų nesėkmėmis,
besiskandinančių egoizme:
ieškančių ramybės arba tiesiog
linkusių toliau sau skęsti klaidoje.

Visiems šiems vyrams ir moterims,
kad ir kur jie bebūtų, tiek
pakylėjimo akimirkomis, tiek
krizių ir pralaimėjimų momentais,
turime nešti iškilmingą ir tvirtą
šv. Petro žinią, paskelbtą



pirmosiomis dienomis po
Šventosios Dvasios Atsiuntimo:
Jėzus yra kertinis akmuo,
Atpirkėjas, Jis yra visas mūsų
gyvenimas, kadangi be Jo neduota
žmonėms po dangumi kito vardo,
kuriuo galėtume būti išgelbėti
(Apd 4,12)[1].

Visi, su Petru pas Jėzų per Mariją

2. Bažnyčiai Popiežius yra Petras,
skelbiantis pasauliui Kristų,
Evangelijos džiaugsmą[2].
Generalinis kongresas pirmiausia
panoro dar kartą patvirtinti vienybę
su Šventuoju Tėvu. Sava laikome
maldą, kurios mus išmokė šv.
Josemaria: omnes cum Petro ad
Jesum per Mariam[3].

Esame dėkingi popiežiui Pranciškui
už daugybę dalykų, ypač už
jubiliejinius Gailestingumo metus, už
jo pamaldumo ir saiko pavyzdį, už
apaštalinį impulsą visam pasauliui,
už jo artumą visiems, ypač labiausiai



kenčiantiems. Dėkojame už tai, kad
vykdydamas Petro tarnystę priėmė
sprendimą dėl tėvo Alvaro
beatifikacijos. Kongresas taip pat
išreiškė savo dėkingumą Šventajam
Tėvui už tai, kad paskyrė mane šv.
Josemaria, palaimintojo Alvaro ir
tėvo Javiero įpėdiniu Darbo priešaky,
paskirdamas Opus Dei prelatu tą
pačią dieną, kai buvau išrinktas. Jau
rašiau, kad jaučiausi pasimetęs,
tačiau kartu kupinas džiaugsmo
galėdamas patirti vienybę, kurią
mums teikia Šventoji Dvasia,
nesibaigianti Meilė. Nepaisydamas
savo trūkumų, netrokštu nieko kito,
nei būti meilingosios Dievo tėvystės
dalyvis ir geras Tėvas kiekvienam iš
jūsų. Mane sujaudino vasario 1 d.
gautas Šventojo Tėvo laiškas, kuriuo
jis norėjo mane pasveikinti ir patikėti
Dievo Motinos globai.

Statyti ant uolos



3. Mano sūnūs ir dukterys, kaip
atsiliepti į tokią daugybę malonių?
Atnaujinkime troškimą įkūnyti ir
ištikimai perduoti Opus Dei dvasią,
kokią mums yra palikęs šv.
Josemaria, atsiremdami į gilų
dieviškosios įsūnystės Kristuje
suvokimą, pasiryžę ieškoti Dievo
profesinėje veikloje bei eilinėse
mūsų gyvenimo aplinkybėse tam,
kad būtume pasaulio druska ir šviesa
(plg. Mt 5,13–14). Krikščioniškas
pašaukimas yra didingas, veda į
paslaptingą susitapatinimą su
įsikūnijusiu Žodžiu. Šv. Jonas Paulius
II tai išreiškė labai drąsiais Vatikano
II Susirinkimo žodžiais: „Malonės,
gautos per krikštą dėka, žmogus turi
dalį amžinajame Sūnaus iš Tėvo
gimime, kadangi tampa įsūnytu
Dievo vaiku – sūnumi sūnuje“[4].

4. Tėvas Javieras buvo geras Dievo
sūnus būdamas ištikimas šv.
Josemaria sūnus. Ištikimybė buvo jo
gyvenimo pagrindas. Generalinis



kongresas dėkoja Dievui už to, kuris
buvo mūsų prelatu 1994 – 2016 m.,
gyvenimą ir mokymą. Atsiliepdamas
į visų Prelatūros tikinčiųjų, Šventojo
Kryžiaus kunigų draugijos narių bei
bendradarbių įsitikinimą, Kongresas
pabrėžė tėvo Javiero meilę Bažnyčiai
bei tai Dievo Tautos dalelei, kuri yra
Opus Dei. Tėvas Javieras paliko
vaisingą pavyzdį ganytojiškos meilės,
kuri pasireiškė vienybe su Šventuoju
Tėvu ir visais broliais Vyskupų
kolegijoje, jo užsidegimu dėl sielų,
rūpesčiu ligoniais bei tais, kuriems
labiausiai reikia pagalbos.
Žinodamas, kad ši žinia suteiks jums
džiaugsmo, perteikiu jums bendrą
Kongreso narių ir daugelio kitų
asmenų nuomonę dėl tikslingumo
surinkti atsiminimus ir liudijimus
apie tėvo Javiero atsidavimo kupiną
gyvenimą bei pamokymus.

Kongresas išreiškė įsitikinimą, kad
Dievo Darbo tikinčiųjų beatifikacijos
ir kanonizacijos procesai įvairiose



šalyse atneša daug gero; pabrėžė
asmeninio pamaldumo jiems
skleidimo svarbą, kad daugelis sielų
atrastų Dievo meilę bei krikščioniško
gyvenimo džiaugsmą pasaulyje. Tokį
gyvenimą, be kitų, liudija garbingieji
Dievo tarnai Isidoro Zorzano bei
Montserrat Grases. Vainikuodamas
šventųjų nuopelnus, Dievas
vainikuoja savo paties dovanas[5].
Tarpininkaujant šventiesiems,
garbiname Dievą, triskart šventą, ir
atnaujiname savo troškimą pasiekti
šventumą: meilės Dievui, o Jame –
meilės visiems troškimą.

5. Opus Dei centrų administracijos – 
apaštalavimų apaštalavimas – yra
lyg Darbo atraminė kolona[6].
Kongresas dar kartą pabrėžė, kad
Administracijos darbas turi esminę
svarbą paverčiant tikrove šeimos
aplinką Dievo Darbe; be to, įgalina
apsilankančius mūsų namuose tai
pamatyti savo akimis. Atsiliepkime į
šią dovaną malda, prašydami



Viešpaties, kad palaimintų
Administracijos darbą gausiais
pašaukimais, kad jis būtų
užkrečiančiu namų priežiūros darbų
vertingumo ir orumo pavyzdžiu.
Prelatūros moterys peržiūrės
Administracijos darbus ir pritaikys
prie esamų aplinkybių bei poreikių,
kad toliau palaikytų namų aplinką,
žmogišką ir šeimyninę atmosferą, dėl
ko kiekvienas mūsų centras mums
yra tikra Betanija.

6. Kongresas ne tik išreiškė
dėkingumą už rūpestį tėvu Javieru
asmenims, kurie buvo jo Custodes,
bet įvertino ir didelę pagalbą ligonių
bei vyresniųjų Dievo Darbo
tikinčiųjų, kurie, džiaugsmingai ir su
paprastumu aukodami savo
sunkumus, suteikia tikrą impulsą
Prelatūros evangelizaciniam darbui
visame pasaulyje. Prie šios tylios
paramos neabejotinai reikėtų pridėti
pasiaukojantį darbą žmonių, kurie
jais rūpinasi negailėdami meilės ir



dosnios tarnystės, tęsdami iš šv.
Josemaria paveldėtą tradiciją, kuri
yra svarbi šeimos dvasios dalis.
Mano dukterys ir sūnūs, kiek daug
priklauso nuo to, kaip rūpinamės
vyresniaisiais bei ligoniais!

Generalinis kongresas taip pat
išreiškė savo pripažinimą tiems jūsų
broliams ir seserims, kurie per tuos
metus persikėlė pradėti apaštalavimo
darbą naujose šalyse, palikdami savo
gimtąsias vietas, kad padėtų plėtoti
Dievo Darbą kitur. Turbūt pamenate,
kaip dažnai tėvas Javieras kartodavo,
kad mūsų visur laukia daugybė gerų
žmonių.

Šių laikų iššūkiai ugdymo nuotykyje

7. Pažanga apaštalinėje veikloje –
Šventosios Dvasios dovana – buvo
išlaikyta per uolų ugdymą, kurį
Prelatūra teikia savo tikintiesiems ir
kuris yra Prelatūros misija – visas
pasaulis tampa didžiule
katecheze[7]. Kongresas akcentavo



kai kurių formavimo aspektų
reikšmę dabartinėmis aplinkybėmis.
Leiskite man jas išvardinti, kad
kiekviename Prelatūros regione,
kiekviename centre, kiekvienoje
mano sūnų ir dukterų šeimoje,
kiekvienoje sieloje malonės šviesa ir
jėga mus įgalintų pastebėti, ką
daugiau galime nuveikti, tačiau visų
pirma, kaip tapti geresniais tame, ką
jau esame pradėję.

8. Visų pirma, buvo pripažinta
būtinybė užleisti centrinę vietą savo
gyvenimuose Jėzaus Kristaus
Asmeniui, kurį trokštame pažinti, su
Juo bendrauti ir Jį mylėti. Užleisti
Jėzui centrinę mūsų gyvenimo vietą
reiškia dar labiau įsigilinti į
kontempliatyvią maldą pasaulyje bei
padėti kitiems žengti 
kontempliacijos keliais[8]; naujoje
šviesoje atrasti antropologinę ir
krikščionišką asketinių priemonių
vertę; visapusiškai suvokti žmogaus
asmenybę: įvertinti protą, valią, širdį,



santykius su kitais; puoselėti vidinę
laisvę, kad viską darytume iš meilės;
padėti mąstyti, kad kiekvienas
atrastų, ko iš jo ar jos prašo Dievas, ir
su asmenine atsakomybe priimti
sprendimus; augti pasitikėjime Dievo
malone, vengiant voliuntarizmo ar
perdėto sentimentalumo; rodyti
krikščioniško gyvenimo idealą,
nepainiojant jo su perfekcionizmu,
padedant priimti asmeninius bei kitų
žmonių silpnumus; nuolat laikytis
vilties kupinos atsidavimo
laikysenos, besiremiančios dieviškąja
įsūnyste.

Taip vis geriau suvoksime mūsų
pašaukimo misiją, o mūsų
atsidavimas taps visiškas ir
džiaugsmingas. Juk esame pašaukti
prisidėti, su iniciatyvumu ir
spontaniškumu, prie mūsų laikų
pasaulio ir kultūros kėlimo, kad šie
atsiverstų Dievo planams žmonijai: 
cogitationes cordis eius: jo širdies



sumanymai, kurie tęsiasi per visas
kartas (Ps 33 [32] 11).

Todėl turime pagelbėti, kad visi
trokštų gyventi širdis sudėję Dieve,
ir, dėl to, kad būtų neprisirišę prie
materialiųjų dalykų. Laisvi, kad
mylėtume – tokia yra mūsų neturto,
saikingumo ir neprisirišimo prasmė
– evangeliniai aspektai, itin įvertinti
popiežiaus Pranciškaus mokyme.

Be to, mūsų meilė Bažnyčiai skatins
mus ieškoti materialinių priemonių
apaštaliniams darbams ir pastūmės
skatinti profesinį užsidegimą. Tai
būtina tiek studijuojantiems,
puoselėjantiems didžiadvasiškus
visuomenės kūrimo troškimus, tiek ir
turintiems kurią nors profesiją.
Būtina, kad visi, su gryna intencija,
puoselėtų savyje šventą ambiciją
pasiekti daug ir palikti po savęs
žymę. Tuo pačiu raginu visus
numerarijus ir numerarijas puoselėti
aktyvų ir dosnų prieinamumą, kad,



jeigu tai būtų tikslinga, gebėtumėte
su ta pačia aistra imtis ugdymo
darbų ir užduočių vadovavime
Prelatūrai.

9. Ši plati panorama ragina atnaujinti
troškimą plėsti apaštalinį darbą, kaip
pirmaisiais Dievo Darbo metais, kad
neštume Evangelijos džiaugsmą
daugeliui sielų, kad daugelis
pasijustų patraukti Jėzaus
Kristaus[9]. Mūsų Tėvas sakydavo: 
jeigu norime, kad mūsų būtų
daugiau, būkime geresni[10].
Norėčiau, kad ši mintis atnaujintų
mumyse skubą skatinti daugelį
pašaukimų – tuos, kurių nori Dievas
– į numerarijus, asocijuotuosius,
supernumerarijus bei į Šventojo
Kryžiaus draugijos kunigus.

Laisvė ir pašaukimas – tai dvi
esminės dimensijos žmogaus
gyvenime, atliepiančios viena kitą.
Esame laisvi, kad mylėtume Dievą,
kuris pašaukia; Dievą, kuris yra



meilė ir teikia meilę, kad mylėtume Jį
ir kitus[11]. Toji meilė sužadina
mumyse visapusišką mūsų misijos
suvokimą, misijos, kuri nėra 
apaštalavimas, lyg atsitiktinis ar
vienkartinis veiksmas, bet
nuolatinis ir iš pašaukimo, kaip
viso gyvenimo idealas[12]. Meilė
Dievui ir kitiems skatina mus
puoselėti draugystę su daugeliu
asmenų: nevykdome apaštalavimo –
esame apaštalai! Būtent taip žengia
„Bažnyčia, leisdamasi į kelionę“, apie
kurią dažnai kalba Popiežius,
primindamas mums nuoširdumo,
didžiadvasiškumo ir asmeninio
santykio reikšmę.

Ši „iškeliavimo“ dinamika, kurią
Dievas trokšta suteikti
tikintiesiems“[13] nėra strategija,
tačiau Šventosios Dvasios galia,
amžinoji Meilė. Krikščionio, Dievo
vaiko asmenyje draugystė ir meilė
yra viena – dieviškoji šviesa, kuri
teikia šilumą[14]. Dabartinės



evangelizacijos aplinkybėmis tampa
dar svarbiau, jeigu tik tai įmanoma,
teikti pirmenybę asmeniniam ryšiui.
Šis santykio aspektas yra centre
apaštalavimo būdo, kurį šv.
Josemaria atrado evangeliniuose
aprašymuose. Tikrai galima sakyti,
mano sielos vaikai, kad
didžiausias Opus Dei darbo
vaisius yra tai, ką nariai įgauna
asmeniškai, per pavyzdį ir
ištikimą draugystės
apaštalavimą[15].

Teikti ir įsisavinti ugdymą

10. Kai ruošiame ir vedame ugdymo
susitikimus, mus jaudina mintis apie
vaisius sielose, kurios auga Dievo
malonės dėka (plg. 1 Kor 3,6).
Neužmirštant antgamtinių
priemonių pirmenybės, svarbu
stengtis kalbėti suprantamai, vartoti
pozityvų toną, įkvepiančiai,
perteikiant viltingą žvilgsnį į pasaulį,
kuriame tenka gyventi, kuris yra



mūsų susitikimo su Dievu vieta;
skatinti aktyvų dalyvavimą; parodyti
praktinę Opus Dei dvasios reikšmę
šeimos ir visuomeniniame
gyvenimui, kad stiprėtų gyvenimo
vientisumas, kad rastųsi autentiškas
nuoseklumas tarp to, ką mąstome,
kuo meldžiamės ir kaip gyvename
(plg. Jn 4,24, Rom 12,1; Tes 3,6–15).

11. Kai kurios dorybės turi ypač
didelę reikšmę broliškumui bei
draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimui. Neužmirštant
nuolankumo, džiaugsmingumo ir
dosnumo, būtinas nuoširdus
domėjimasis kitais, kuris reiškiasi
pakantumu bei pagarba įvairioms
nuomonėms ir jų vertinimu.
Pozityvus tonas padeda geriau
išreikšti klausimo esmę.
Apibendrinant, turime tapti 
džiaugsmo ir ramybės sėjėjais[16],
kaip mokė mūsų Tėvas: su sportine
dvasia pripažinti nesėkmes, kai,
užuot sėję ramybę, greičiau



įnešdavome šiek tiek nesantaikos.
Mūsų centrai, asocijuotųjų,
supernumerarijų bei Šventojo
Kryžiaus draugijos kunigų namai turi
skleisti patrauklią namų židinio
šilumą (plg. Ps 133,1; Jn 13,34–35).

Prisimenu ramybę ir giedrą,
skleidžiamą tėvo Alvaro, kuris
gyveno tuo, ko mokė, buvimo šalia:
„Šeimos dvasia mums tokia sava, kad
kiekviena mano dukra ir kiekvienas
sūnus ją nešasi kartu su savimi; tokia
stipri, kad ją iš karto galima pajusti
aplink mus; ji padeda mums kurti
namų aplinką visur, kur tik
bebūtume. Todėl mūsų buvimas ir
jautimasis šeima nėra pagrįstas
faktiniu gyvenimu po tuo pačiu
stogu, tačiau sūnystės ir broliškumo
dvasia, kurios Viešpats jau nuo pat
pradžių panoro savo Darbui“[17].

12. Prašau Viešpaties, kad su
ypatingu atidumu lydėtų ugdymą tų
kunigų ir pasauliečių, kurie teikia



dvasinį vadovavimą, kad su
atsidavimu ir taikliu patarimu
gebėtų padėti kitiems. Su Dievo
malone jie turi paskatinti dosniai
priimti Šventosios Dvasios, kuri
kalba širdies gilumoje, įkvėpimus
(plg. Mt 10,20). Geras pavyzdys bei
rūpestingai atliekamos profesinės,
šeimyninės bei visuomeninės
pareigos yra nepakeičiama būtinybė,
kad padėtume kitiems asmenims
sekti Kristų. Mūsų Tėvas mokė, kad
profesinis prestižas, suprastas kaip
tikra tarnystė, yra žmonių žvejo
kabliukas[18]: tikėjimas nušviečia
protą ir suteikia prasmę gyvenimui;
padeda atrasti naują plotmę, kuri
veda į Gyvenimą Kristuje.

13. Tikslinga konkrečiais darbais
tobulinti nuolatinį profesinį ugdymą
asmenų, kurie eina vadovaujančias
pareigas apaštaliniuose darbuose.
Kalbu apie gebėjimų vadovauti, tiek
paskiriems asmenims, tiek grupėms,
ugdymą. Turime didelę atsakomybę



stiprinti apaštalinių iniciatyvų
krikščioniškąją tapatybę, puoselėti
veiklos bei tarnystės visuomenei
kokybę. Kolegialumas – tai menas,
kurio nepavyks improvizuoti. Svarbu
gebėti klausytis, dalintis nuomone,
ieškoti geriausio, ką kiekvienas
asmuo gali įnešti.

Bažnyčios dalis

14. Tam, kad naujoji evangelizacija
duotų vaisių, lemtinga yra bendrystė
tarp pačių katalikų. Mūsų užduotis
didelėje Dievo vaikų šeimoje yra
stiprinti abipusę pagarbą tarp
tikinčiųjų bei įvairiausių galimų
institucijų ar bendruomenių,
sudarančių Bažnyčią. Svarbiausias
mūsų, kaip krikščionių,
apaštalavimas pasaulyje,
geriausias tikėjimo liudijimas
turėtų būti pastangos prisidėti
prie to, kad Bažnyčioje pasklistų
tikros meilės dvelksmas[19]. Šiam
tikslui, atsižvelgiant į kiekvienos



situacijos išskirtinumą, dera
stiprinti ryšius su asmenimis iš
kitų Bažnyčios institucijų ir įvairių
kitų darinių, įveikti galimus
nesusipratimus bei melstis už kitų
vykdomas iniciatyvas, puoselėjant
bendruomeninį nuolankumą.

15. Pagalba kunigams ir klierikams
turi didžiulę svarbą Bažnyčios ir
visuomenės gerovei. Asocijuotieji bei
supernumerarijai iš Šv. Kryžiaus
Kunigų draugijos, pašaukimo į Dievo
Darbą pilnatvės dalyviai, yra tikri
protagonistai, suteikiantys visoms
veikloms naują impulsą, gerbiant jų
vienintelį pavaldumą savam
vyskupui. Jie veikia savo sielovadinės
tarnystės kontekste, visiškai ir
betarpiškai tarnaudami vyskupijoje, į
kurią yra inkardinuoti, ir, kurią turi
vis labiau mylėti.

Visi Opus Dei tikintieji yra pašaukti
melstis už savo gyvenamosios vietos
vyskupus ir kunigus, būti šalia jų,



gerbti juos ir, pagal galimybes,
bendradarbiauti, kiek tai yra
suderinama su jų profesinių ir
šeimyninių pareigų pašventinimu.

Kreipdamasis į kunigus, tik
priminsiu Popiežiaus žodžius apie
išpažinties sakramento tarnystę:
turime būti svetingi visiems, Dievo
švelnumo liudytojai, pasirengę
padėti apmąstyti, aiškūs, randantys
laiko, toliaregiai, dosnūs. Su
didžiadvasiška širdimi stenkimės
švęsti Dievo, kuris atleidžia,
nesibaigiančio gailestingumo
paslaptį[20].

Verta toliau išnaudoti progas raginti
Prelatūros tikinčiuosius, rėmėjus bei
jaunimą su visiška laisve ir asmenine
atsakomybe bendradarbiauti vedant
katechezės užsiėmimus, kursus
sužadėtiniams, dalyvauti
visuomeninėse iniciatyvose
parapijose ir kitose vietose, kur mūsų
reikia; tiek, kiek ši veikla dera su



pasaulietišku mentalitetu, aiškiai
suprantant, kad tokioje asmeninėje
veikloje nėra jokio pavaldumo
Prelatūrai. Trokštu priminti ir apie
vienuolius ir vienuoles, kurie darė ir
tebedaro tiek daug gero Bažnyčios ir
pasaulio labui. Kas nemyli ir
negerbia vienuolių luomo, tas
nėra geras mano vaikas[21] –
sakydavo mūsų Tėvas. Mane
džiugina mintis apie vienuolius,
vienuoles bei vyskupijų kunigus,
kurių pašaukimas užgimė Dievo
Darbo šilumoje.

Vardan geresnės Bažnyčios tarnystės
bei rūpestingos sielų globos,
Kongresas siūlo apsvarstyti,
kūrybiškai ir lanksčiai, koks yra
geriausias būdas suteikti naują
impulsą apaštalinėms iniciatyvoms
bei jas koordinuoti. Pavyzdžiui,
siekiant sutaupyti jėgų ir palengvinti
džiaugsmo ir nuoširdumo kupiną
šeimyninį gyvenimą, kartais būtų
galima sujungti kai kuriuos Opus Dei



centrus; siekiant teikti ugdymą
žmonių gyvenamosiose vietose –
pavyzdžiui, gyviausiuose miesto
taškuose, tankiausiuose darbo
rajonuose, miesto augimo zonose,
mokyklose ir universitetuose, – įgyti
tose vietose būstines, tinkamai ir
lanksčiai tas patalpas įrengiant.

Nauji apaštaliniai iššūkiai

16. Generalinis kongresas primena
2002 metų Kongreso iššūkį, kurį
tėvas Javieras suformulavo taip:
„nauja kultūra, nauja teisėkūra,
nauja mada, derantys su asmens
orumu ir jų pašaukimu į Dievo vaikų
garbę Jėzuje Kristuje“[22]. Visi
Prelatūros tikintieji, jaunuoliai iš šv.
Rapolo veiklos bei rėmėjai turi
jaustis tos naujos kultūros
protagonistais, įveikiančiais šiais
laikais paplitusį reliatyvistinį
mentalitetą. Tai iš kiekvieno pagal
asmenines galimybes reikalauja
gilaus žmogiško, profesinio ir



doktrininio ugdymo bei
apsisprendimo dalyvauti
prieinamose viešose diskusijose, su
atvirumu, leidžiančiu užmegzti ryšį
su kitais.

Tikslinga gebėti būti išgirstam; ši
savybė įgyjama, kai patys rimtai
vertiname kitus, bei su kalbų
dovanos pagalba, kuri puoselėjama
nuolatiniu atsinaujinimo troškimu.
Tai palengvina empatiją, per kurią
krikščioniškoji tikrovės vizija
pristatoma įtikinamai, kadangi paiso
artimo rūpesčių, nėra primetama,
nevirsta monologu. Pagarba
kiekvieno asmens orumui, nepaisant
jų klaidų, dėl visuomenės bendrojo
gėrio, giedras ir atsakingas darbas su
kitais piliečiais, atskleidžia
krikščioniškųjų vertybių grožį ir
patrauklumą įvairiose visuomenės
aplinkose.

17. Tam, kad būtų galima suvokti kai
kurių visuomeninio gyvenimo



klausimų sudėtingumą, reikia
naudotis ekspertų pagalba.
Pavyzdžiui, teisingas informacinių ir
komunikacijos technologijų
vartojimas, edukacinių iniciatyvų
plėtojimas, institucinė komunikacija,
akademinių projektų
administravimas, ligoninių ar klinikų
valdymas, visuomeninės raidos
projektai, palikimo fondų steigimas
ir palaikymas. Reikalavimas įgyti
profesinę kompetenciją yra
pasaulietinio mentaliteto dalis,
einanti viena greta su kunigiškos
sielos troškimais tobulinti kūriniją ir
dalyvauti atpirkime.

Tam, kad būtų skatinama nauja
kultūra, yra būtina ugdyti ekspertus,
kurie turėdami teisingus kriterijus ir
vadovaudamiesi krikščioniška
antropologija pajėgtų padėti
tinkamai suprasti itin sudėtinius
klausimus, tokius kaip lyčių
klausimai, lygybė, sąžinės ir religijos
laisvė, žodžio laisvė, bioetika,



komunikacija, paminint tik nedaugelį
iš aktualių sričių. Universitetai bei
tyrimų centrai yra ypač tinkamos
vietos tyrimams šiomis temomis.

Be to, svarbu drąsiai ir su išmintimi
rengti ugdymo planus, pritaikant
juos kiekvienam asmeniui,
pradedant pačiais jauniausiais, kad
jų idėjos turėtų gerus pagrindus.
Neužsidarant vien tik gynybinėje
pozicijoje, būtina priimti teisingus
kitų požiūrių aspektus, gebėti
palaikyti dialogą, mokytis iš kitų ir su
jautrumu gerbti jų laisvę, ypač
diskutuotinais klausimais.

18. Žymus palaimintojo Pauliaus VI
posakis: „Šiandienos žmogus mieliau
klausosi liudytojų, nei mokytojų“, ir
tęsiant: „jeigu ir klausosi mokytojų,
tai dėl to, kad jie liudija“[23].
Šiuolaikinėje kultūroje būtini veidai,
kurie darytų patikimą pačią žinią.
Todėl tikslinga pristatyti patrauklius
liudijimus apie krikščionių gyvenimą



tarnaujant kitiems. Neužmirštant
nuomonių lyderių formavimo,
svarbu skatinti iniciatyvas skleisti
informaciją apie Bažnyčią bei Opus
Dei prelatūrą, kaip Bažnyčios dalį, be
kita ko, panaudojant socialinius
tinklus, įgalinančius taip veiksmingai
akimirksniu pasiekti tūkstančius
žmonių. Šių iniciatyvų plėtra
priklauso nuo jas palaikančių
žmonių dosnumo bei kūrybingumo.

19. Patvirtindamas asmeninio
draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimo svarbą, Kongresas nori
išreikšti savo palaikymą
korporatyviniams bei asmeniniams
apaštaliniams projektams. Jų
apaštalinis veiksmingumas plaukia iš
teikiamo integralaus ugdymo: moko,
ugdo, padeda atsiverti tarnystei
kitiems. Svarbu, kad šios iniciatyvos
įgalintų pasiekti platesnį žmonių
ratą, pamažu priartinti prie
krikščioniško gyvenimo lobių,
išvaduojančių iš baimių ir liūdesio.



Tam, kad tikėjimas taptų kūnu
kasdieniame gyvenime, būtinos
ugdymo priemonės, pritaikytos
šeimoms, mokyklų moksleiviams,
studentams ir t. t. Tai reikalauja
suteikti motyvacijos žmonėms ir
gerai juos parengti.

20. Visuomenės evangelizavimas bei
tolimesnė apaštalinio darbo plėtra
skatina kurti naujus edukacinius
centrus, kuriuose būtų galima teikti
žmogiškąjį bei krikščioniškąjį
formavimą tėvams bei vaikams jau
nuo pirmųjų gyvenimo dienų. Ten,
kur tokių centrų steigimas priklauso
nuo įstatymų, kurie neleistų arba
sudarytų kliūtis įgyvendinti
korporacinius ar asmeninius
projektus, vis dėlto, esama galimybės
rastis sąlygoms, kurios leistų
Prelatūros kunigams teikti
sielovadinę globą.

Šeimos svarba



21. Savo antrojoje enciklikoje
Popiežius moko: „Šeimoje ugdomi
pirmieji meilės ir rūpinimosi gyvybe
įpročiai, pavyzdžiui, deramai
naudotis daiktais, laikytis tvarkos ir
švarumo, pagarbiai žvelgti į vietinę
ekosistemą ir visų kūrinių apsaugą.
Šeima yra visapusiško ugdymo vieta,
kur skleidžiasi įvairūs, tarp savęs
artimai susiję asmens brendimo
aspektai“[24]. Žmogus bręsta bėgant
laikui bei su pasitikėjimo kupinu,
pirmyn nukreiptu žvilgsniu, tad
šeimose pridera puoselėti skaidrų
vilties dorybės jausmą.

Tikslinga iš naujo įvertinti praktinius
būdus pasirengti santuokai, palaikyti
abipusę santuokinių meilę ir
krikščionišką gyvenimą šeimoje,
paskatinti sakramentinį senelių, tėvų
ir vaikų gyvenimą, ypač – dažną
išpažintį. Kristus apkabina visus
žmogaus gyvenimo metus, niekas
jam nėra nei nenaudingas, nei
nereikalingas.



Kongresas vertina edukacinius,
visuomeninius bei ekonominius
šeimos reikšmę tiriančių grupių
veiksmus, kurios siekia kurti
palankią daugiavaikėms šeimoms
viešąją nuomonę. Reikia sustiprinti
dėmesį toms grupėms, kurios jau yra
susijusios su įvairiomis
apaštalinėmis iniciatyvomis
(darželiai, mokyklos, klubai,
universitetai, universitetų
bendrabučiai).

Šeimų ugdymas, kurį taip rėmė tėvas
Javieras, išlieka prioritetu, kadangi
veiksmingai prisideda prie bendros
sutuoktinių meilės bei jų atvirumo
gyvybei stiprinimo; palengvina, kad
prigimtinės šeimos tikrovė vestų į
šeimos, kaip krikščioniškos dvasinės
erdvės, džiaugsmą. Per daugelį
iniciatyvų pasiekiama vis daugiau
jaunų šeimų ir vykdomas platus
ugdymo darbas. Taip daugelis
žmonių atrado sakramentinės
santuokos grožį, kuris yra Kristaus ir



Jo Bažnyčios ryšio paveikslas (plg. Ef
5,32). Kartu su šiuo sakramentu į
namus ateina ramybė ir Šventosios
Dvasios džiaugsmas. Bendroje tėvų
meilėje, kaip ir liturgijoje bei
Bažnyčios bendrystėje, Dievas „myli
mus, leidžia mums savo meilę
pamatyti bei patirti, ir iš to Dievo
„pirmumo“ mumyse kaip atsakas gali
kilti meilė“ [25].

22. Kongresas norėjo akcentuoti
pastaraisiais metais didelę svarbą
įgijusį apaštalavimo lauką: padėti
augti tikėjimu ir ugdymu daugeliui
imigrantų, kilusių iš katalikiškos
tradicijos kraštų (filipiniečiams, pietų
amerikiečiams, lenkams ir t. t.) bei
ugdyti juos žmogiškai. Ugdymas ne
tik padės jiems plėtoti savo tapatybę,
tačiau ir leis tapti tikru
evangelizacijos raugu juos
priėmusioje šalyje (plg. Lk 13, 20).
Keletas dešimčių vietos vyskupų
Prelatūroje inkardinuotiems
kunigams visame pasaulyje patikėtų



bažnyčių gali leisti įgyvendinti tokio
pobūdžio sielovadinę veiklą, sekant
vyskupijų ordinarų pastoracinėmis
gairėmis, nuo kurių ši pastoracija ir
priklauso.

Dievo Darbas mūsų rankose

23. Atsakomybę už naujas iniciatyvas
turi jausti ne tik numerarijai ir
asocijuotieji, tačiau taip pat
supernumerarijai bei
supernumerarijos ir padėti
pastariems. Visi turi laikyti Dievo
Darbą savu, lyg šis būtų vienas iš
savo vaikų. Kaip vieną kartą sakė
mūsų Tėvas, visi kartu
nušluostysime daugybę ašarų,
įnešime daug kultūros ir ramybės,
išvengsime susidūrimų su daugybe
problemų ir kovų bei pasieksime,
kad žmonės žvelgtų vienas į kitą
su krikščionišku kilnumu, be
neapykantos[26]. Svarbu, kad mano
vaikai supernumerarijai įsitrauktų į
šv. Rapolo darbą, kurio tiesioginis



tikslas yra teikti integralų
ugdymą[27]. Normalu, o kai kur
netgi įprasta, kad supernumerarijai
padeda jaunimo klubuose bei kitose
edukacinėse iniciatyvose.

Gerai įsisavinę ugdymą, be perdėto
tiesmukumo, kai tai protinga ir
tinkama, supernumerarijai
bendradarbiaus su Dievu atrandant
pašaukimus į numerarijus ir
asocijuotuosius; ypač melsdamiesi už
savo pačių vaikus, žinodami tokio
pašaukimo galimybę, tačiau
puoselėdami didžiausią pagarbą savo
vaikų laisvei, viską palikdami Dievo
rankose.

Šv. Gabrieliaus darbe kai kur verta
padidinti skaičių už ugdymą
atsakingų supernumerarijų bei
celatorių, teikiančių reguliarų
asmeninį dvasinį vadovavimą; labiau
juos įtraukti rūpinantis
rekolekcijomis, raginti apaštalauti
ten, kur nėra Dievo Darbo centrų;



rūpintis, kad asocijuotieji ir
supernumerarijai aktyviau
dalyvautų darbo arba už apaštalines
iniciatyvas atsakingose grupėse.
Tam, kad būtų paprasčiau teikti
ugdymą, prasminga parengti
atitinkamą medžiagą įvairiomis
kalbomis.

Apaštalavimas su jaunimu

24. Generalinis Kongresas pabrėžė
svarbą šv. Rapolo darbo, kuris yra lyg
mūsų akių vyzdys[28]. Turime teikti
pirmenybę bendro pobūdžio ir
labiau specifinėms priemonėms,
kurios padėtų vystyti veiklą su
jaunimu ir, Dievo malonės dėka,
gausintų pašaukimų į numerarijus ir
asocijuotuosius. Visi Prelatūros
tikintieji ir šv. Kryžiaus Kunigų
draugijos nariai apsvarstys, kaip gali
padėti – malda, apsimarinimu bei
veiksmais, – kad pasiektume daugiau
jaunų žmonių.



Šv. Rapolo darbe aiškus vaikinų ir
merginų ugdymo prioritetas yra
padėti jiems tapti maldos
sielomis[29], praktiniu būdu
pamokant kalbėtis su Dievu ir
klausytis Jo balso. Be to, tikslinga
padėti atrasti žmogišką ir antgamtinę
draugystės, mokslo, skaitymo bei
profesinio tobulėjimo vertę, siekiant
tarnauti Bažnyčiai ir visuomenei.
Tarp dorybių, kurias prasminga
pasiūlyti puoselėti, Kongresas
paminėjo tvirtumą ir ištvermingumą,
susivaldymą (pavyzdžiui, protingai ir
nuosaikiai naudojantis
technologijomis) bei visą, kas skatina
tarnystės dvasią. Svarbu padėti
jaunuoliams gebėti pagrįsti savo
tikėjimą ir padaryti praktines išvadas
apie tai, kas yra pritinkama
sekančiam Kristumi – šeimoje, su
draugais bei visuomeniniuose
tinkluose.

25. Gražu padėti jaunuoliams ir jų
tėvams pažinti visiško atsidavimo



Dievui nedalinta širdimi vertę bei
patrauklumą, tuo pačiu atskleidžiant
pašaukimo kurti krikščionišką šeimą
grožį. Šv. Rapolo centruose, kur
vyksta užsiėmimai studentams, verta
aptarti įvairius draugystės ir
santuokos aspektus, naudojant
įvairius šaltinius, pavyzdžiui
supernumerarijų liudijimus, šeimų
ugdymo kursus nesusituokusiems,
konferencijas, prezentacijas bei
naudingus skaitinius. Skubus
krikščioniškų šeimų liudijimo
poreikis skatina būti šalia jau pačioje
šio pašaukimo kelio pradžioje, dar iki
sužadėtuvių, su pagarba ir giliu
tikėjimu evangeline misija, kuri
tenka krikščioniškai šeimai –
„tikėjimo, vilties ir meilės
bendruomenei“[30].

26. Su užsidegimu tęskime apaštalinį
darbą su studentais ir jaunimu,
dirbančiais ir dar nesukūrusiais
šeimų, arba neseniai susituokusiais,
išnaudodami ugdymą, kurį



tūkstančiai iš jų gavo per įvairias
apaštalines iniciatyvas, ypač
mokyklose, jaunimo klubuose bei šv.
Rapolo centruose. Dėl to prasminga
dar profesionaliau burti alumni
asociacijas, dirbti iniciatyviai bei
kūrybingai, vystyti patrauklias
veiklos formas, leidžiančias išlaikyti
bendravimo tęstinumą šv.
Gabrieliaus darbe. Tuo tikslu verta
paskatinti daugybės žmonių
bendradarbiavimą būnant rėmėjais.

27. Šv. Rapolo ir šv. Gabrieliaus
ugdymo priemonės turėtų paskatinti
praktikuoti gailestingumo darbus
sielai ir kūnui, sekant nuolatiniu
Bažnyčios mokymu, šv. Josemaria
patirtimi bei popiežiaus Pranciškaus
pavyzdžiu ir žodžiais. Asmeninės
veiklos bei iniciatyvos, susijusios su
solidarumu, tarnyste stokojantiems
bei socialine atsakomybe nėra
kažkas rutiniško ar marginalaus – tai
pačios Evangelijos branduolio dalis.
Ypač didesnės socialinės nelygybės



situacijose, prasminga gilintis į
Bažnyčios socialinį mokymą,
pavyzdžiui, per kursus ar
konferencijas.

28. Universitetai, kaip apaštalinės
iniciatyvos, turi toliau skatinti
tarptautinius tyrimus bei kurti
bendradarbiavimo erdvę su
pasaulinio prestižo intelektualais. Šis
darbas leis plėtoti mokslines
paradigmas bei suvokimo modelius,
kurie atitiktų krikščioniškąjį
asmenybės matymą. Įsitikinkime, jog
dėl taikos ir socialinio teisingumo
puoselėjimo, visuomenėms yra
būtinas šis požiūrio taškas.
Pasiryžimas tarnauti kiekvienam
savaime pasireikš, be kita ko,
draugišku santykiu su kolegomis iš
kitų universitetų.

Keletas prioritetų

29. Kongresas ragina turėti omenyje
ne tik pastovaus apaštalinio
Prelatūros darbo pradžią naujose



šalyse, bet ir puoselėti apaštalinės
veiklos plėtrą vietose, kur jau
dirbama ir kurios turi didelę reikšmę
visuomenės raidai ateityje, kur
formuojami intelektualiniai lyderiai,
– dėl ten įsikūrusių tarptautinių
institucijų ar svarbiausių
intelektualinių centrų.

Kongresas ragina, dėl Bažnyčios ir
sielų, toliau publikuoti ir platinti šv.
Josemaria raštus bei atitinkamus
istorinius tyrimus. Siūloma dar
labiau, iš įvairių perspektyvų
(akademinės, teologinės,
sociologinės, dvasinės bei kitų)
plėtoti šv. Josemaria žinios esminį
aspektą, turintį tokią didelę reikšmę
Bažnyčiai ir visuomenei, – žinią, kad
Dievo vaikų darbas yra šventumo
ašis ir, pačia prigimtimi, nuolatinio
apaštalavimo laukas.

30. Artėjame prie laiško pabaigos.
Perskaitę šiuos puslapius turbūt
paklausite: žvelgiant į tokią daugybę



Kongreso išvadų, kurios iš jų,
Viešpaties akimis, yra pačios
svarbiausios šiuo Bažnyčios ir Dievo
Darbo istorijos momentu? Atsakymas
aiškus – visų pirma, su įsimylėjėlių
rūpestingumu saugoti vienybę su
Dievu, visados pradėdami žvilgsniu į
Jėzų Kristų, Tėvo Gailestingumo
veidą. Šv. Josemaria programa visada
aktuali: Kad ieškotum Kristaus.
Kad surastum Kristų. Kad
pamiltum Kristų [31]. Apaštalinė
Dievo Darbo veikla visuomet turi
kilti iš mūsų vidinio gyvenimo
pertekliaus. Šiuo laiku, mano
dukterys ir sūnūs, ženkime vis giliau
kontempliacijos keliais pasaulio
viduryje.

31. Per pastaruosius kelis
dešimtmečius Bažnyčia sutelkė savo
motinišką dėmesį ties šeima ir
jaunimu. Taip pat ir mes, būdami
Bažnyčios dalelė, trokštame žengti
pastarųjų popiežių nurodyta
kryptimi, kad šeima vis labiau



susitapatintų su jai skirtais
meilingais Dievo planais. Privalome
padėti jaunuoliams, kad jų svajonės
apie meilę bei tarnystę virstų
džiaugsmo kupina tikrove. Šeimų ir
jaunuolių palydėjimas – tokia yra
Kongreso nubrėžta veikimo linija,
kuria vadovaujantis atrasime daug
praktinių veikimo būdų kasdienei
apaštalinei veiklai.

Kaip dar vieną iš prioritetų noriu
pabrėžti būtinybę mums visiems
nedelsiant praplėsti širdis.
Maldaujame Viešpaties, kad
padarytų mūsų širdis pagal savo
matą, kad jos sutalpintų visus mūsų
laikų žmonių, ypač
pažeidžiamiausių, rūpesčius,
skausmus, kančias. Šių laikų
pasaulyje skurdas turi daug veidų:
abejingumą patiriantys ligoniai ir
senoliai; apleistų žmonių vienatvė;
pabėgėlių drama; vargas, kuriame
gyvena didelė žmonijos dalis, –
vaisius papiktinimą Dangui keliančio



neteisingumo. Negalime likti
abejingi. Žinau, kad visos mano
dukterys ir visi sūnūs suks galvas, su 
gailestingumo vaizduote[32], kad
Dievo švelnumo aliejai pamalonintų
mūsų kenčiančius brolius ir seseris: 
Vargšai – sakė vienas mūsų
draugas, – yra geriausia mano
dvasinė knyga ir pagrindinis
mano maldų pretekstas. Man
skaudu dėl jų, o su jais – dėl
Kristaus. O kadangi skaudu,
suprantu mylįs ir Jį, ir juos[33].

32. Kongresas troško Mergelės
Marijos globai patikėti išvadas,
kurias Jums pristačiau. Tik su Jos
motinišku užtarimu pajėgsime tęsti
jaudinančią misiją, patikėtą mums,
kaip Kristaus mokiniams. Ji yra 
Mater pulchrae dilectionis –
Gražiosios Meilės Motina (plg. Sir 24,
24) – šį Jos titulą, vadovaudamiesi
Prelatūros liturginiu kalendoriumi,
švenčiame šiandien, vasario 14-
ąją[34]. Šiandien, 1930 m., Dievas



atskleidė šventajam Josemaria
moterų pašaukimą į Opus Dei; o tą
pačią dieną 1943 m. – ir kunigų vietą
Dievo Darbe. Šis sutapimas dar kartą
patvirtino Dievo Darbo, organizuoto
neorganizuotumo, vienybę[35],
tačiau, visų pirma, vienybę
gimstančią iš Meilės, iš rūpesčio
vaikais tos, kuri yra Dievo Motina ir
mūsų Motina[36].

Šiandien giedodamas padėkos
giesmę Te Deum, priešais Viešpatį,
iškilmingai išstatytą monstrancijoje,
meldžiausi už jus. Komunija,
vienybė, bendravimas,
pasitikėjimas: Žodis, Duona,
Meilė[37]. Žvelgdamas į Jėzų Kristų,
vis dar pasislėpusį Duonoje ir
Žodyje, tačiau ateisiantį laikų
pabaigoje, prašiau ateiti mums į
pagalbą ir visus jus patikėjau Jo
gailestingumui.

33. Mano dukterys ir sūnūs, jeigu
šiame pasaulyje, tokiame gražiame ir



kartu nerimastingame, kuris nors
pasijustų apleistas, teneužmiršta, kad
Tėvas meldžiasi už jį ir ją, kad tikrai
yra šalia per šventųjų bendravimą,
kad neša jį ir ją savo širdyje. Malonu
prisiminti, kaip liturgija gieda
Kūdikėlio apreiškimą Šventykloje:
atrodė, sakoma maldoje, kad
Simeonas laikė Jėzų savo rankose,
bet buvo atvirkščiai: Senex Puerum
portabat, Puer autem senem
regebat[38] – senolis nešė Kūdikį, bet
tai Kūdikis laikė senolį ir jį vedė.
Būtent taip mus palaiko Dievas, nors
kartais galbūt jaučiame tik darbo
sielų labui sunkumą. Jis mus palaiko 
palaiminta šventųjų bendryste[39].

Per singulos dies, benedicimus te –
diena po dienos dėkojame Tau,
Viešpatie, su visa Bažnyčia:
„kasdien“, kaip mėgdavo kartoti
tėvas Javieras, ištikimas šv.
Josemaria ir palaimintojo Alvaro
sūnus. Ištikimas tas vaikas,
sakydavo, kuris kasdienėje kovoje iš



visų jėgų stengiasi leistis vedamas
dieviškosios Meilės. Keliu savo sielą
link Dievo, triskart švento, vedamas
už rankos Marijos, Meilės Motinos,
besąlygiškai save dovanojančios.
Prašome Tave, Viešpatie, kad,
tikėdami Tavąja Meile, gyventume su
kasdien atjauninama meile,
džiaugsmo kupinoje viltyje.

Su meile jus laimina

jūsų Tėvas

Fernando

Roma, 2017 m. vasario 14 d.

Šventosios Marijos, Gražiosios Meilės
Motinos šventė.

[1] Šv. Josemaría, Kristus eina pro
šalį, n. 132



[2] Plg. Popiežius Pranciškus, Ap.par. 
Evangelii gaudium, 24 XI 2013, incipit.

[3] Šv. Josemaria, Kelias, n. 833.

[4] Šv. Jonas Paulius II, Pamokslas,
1980 m. kovo 23 d. Plg. Vatikano II
Susirinkimas, Past.konst. Gaudium et
spes, n. 22.

[5] Plg. Romos Mišiolas, Šventųjų
dėkojimo giesmė, I.

[6] Tėvas Javieras, Laiškas, 2002 m.
lapkričio 28 d., n. 18.

[7] Šv. Josemaria, Užrašai iš šeimos
susitikimo, 1967 m. vasario 6 d.

[8] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
67.

[9] Šv. Josemaria, Užrašai iš
meditacijos, 1962 m. balandžio 1 d.

[10] Šv. Josemaria, Instrukcija, 1941
m. gruodžio 8 d., n. 122.



[11] Plg. šv. Josemaria, Kalvė, n. 270.

[12] Šv. Josemaria, Instrukcija, 1935
m. gegužė/1950 m. rugsėjo 14 d., n.
15.

[13] Popiežius Pranciškus, Ap.par. 
Evangelii gaudium, 2013 m. lapkričio
24 d., n. 20.

[14] Šv. Josemaria, Kalvė, n. 565.

[15] Šv. Josemaria, Laiškas, 1940 m.
kovo 11 d., n. 55.

[16] Šv. Josemaria, Kristus eina pro
šalį, n. 30.

[17] Palaimintasis Alvaras, Laiškas,
1985 m. gruodžio 1 d.

[18] Šv. Josemaria, Kelias, n. 372.

[19] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
226.



[20] Plg. Popiežius Pranciškus,
Ap.laiškas. Misericordia et misera,
2016 m. lapkričio 20 d., n. 10.

[21] Šv. Josemaria, Instrukcija, 1935
m. gegužė/1950 m. rugsėjo 14 d., n. 5.

[22] Tėvas Javieras, Laiškas, 2002 m.
lapkričio 28 d., n. 11.

[23] Pal. Paulius VI, Ap.par., Evangelii
nuntiandi, 1975 m. gruodžio 8 d., n.
41.

[24] Popiežius Pranciškus, enc. 
Laudato si, 2015 m. gegužės 24 d., n.
213.

[25] Benediktas XVI, enc. Deus caritas
est, 2005 m. gruodžio 25 d., n. 17; plg.
1 Jn 4,10.

[26] Šv. Josemaria, Užrašai iš šeimos
susitikimo, 1974 m. birželio 14 d.

[27] Šv. Josemaria, Laiškas, 1942 m.
spalio 24 d., n. 3.



[28] Ibid., n. 70.

[29] Ibid., n. 5.

[30] Katalikų Bažnyčios katekizmas,
n. 2204.

[31] Šv. Josemaria, Kelias, n. 382.

[32] Šv. Jonas Paulius II, Ap.laiškas 
Novo millennio ineunte, 2011 m.
sausio 6 d., n. 50.

[33] Šv. Josemaria, Vaga, n. 827.

[34] Plg. Dieviškojo kulto ir
sakramentinės disciplinos
kongregacijos dekretas 626/12/L,
2012 m. lapkričio 10 d.

[35] Šv. Josemaria, Pokalbiai, n. 19.

[36] Šv. Josemaria, Kalvė, n. 11.

[37] Šv. Josemaria, Kelias, n. 535.

[38] Valandų liturgija, Vakarinė
malda Viešpaties apreiškimo



Šventykloje šventės išvakarėse, 
Magníficat priegiesmis.

[39] Šv. Josemaria, Vaga, n. 56.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-
generalinio-kongreso-isvadas/

(2026-01-22)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/

	Prelato laiškas (2017 m. vasario 14 d.) | Apie Generalinio kongreso išvadas

