
opusdei.org

Prelato laiškas (2024
m. vasario 10 d.) |
Apie paklusnumą

Naujajame pastoraciniame
laiške Opus Dei prelatas
apmąsto paklusnumą
krikščioniškojoje žinioje bei
pašaukimo Dievo Darbe
tikrovėje.

2024-02-10

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

1. Prieš keletą metų parašiau jums
laišką apie laisvę. Kiekviena ir



kiekvienas stengėmės ją apmąstyti ir
ja gyventi. Tada jums priminiau, kad
esame pašaukti veikti iš meilės, ne
vien dėl pareigos. Norime sekti
Viešpačiu iš arti, įvykdyti Jo valią
vedami troškimo atsiliepti Jo meilei.
Dabar rašau jums apie paklusnumą.
Iš pirmo žvilgsnio, ši dorybė gali
atrodyti tarytum priešinga laisvei.
Vis dėlto, puikiai žinome, kad tikras
paklusnumas yra laisvės pasekmė. Ir,
skirtingai nuo to, ką grynai
žmogiškas žvilgsnis gali sufleruoti,
krikščioniškas paklusnumas atneša
vis didesnę laisvę.

Prieš keletą dešimtmečių vienas didis
intelektualas, giliai susipažinęs su šv.
Chosemarijos raštais, pažymėjo kaip
svarbų mūsų steigėjo indėlį akcentą,
kaip krikščioniškame gyvenime
laisvė turi tam tikrą pirmenybę
paklusnumo atžvilgiu1. Paklūstame,
nes taip norime įvykdyti Dievo valią,
nes būtent tai pats giliausias mūsų
sielos troškimas. Išties, paklusnumas



be laisvės nėra vertas jokio žmogaus,
taigi, nevertas ir Dievo sūnaus ar
dukters.

Gerai žinome, kad meilė yra daug
daugiau nei koks nors jausmas,
greičiau ar lėčiau praeinantis
potraukis. Meilė reiškia pasirengimą
atiduoti už kitą savo gyvybę (plg. Jn
15, 13). Todėl viena giliausių meilės
apraiškų – tai sutapatinti savo valią
su mylimo asmens valia: „Noriu to,
ko Tu nori; noriu, kadangi Tu nori;
noriu, kaip Tu nori; noriu, kada Tu
nori...“2

2. Daug sykių turbūt svarstėme,
nuodugniai ar prabėgomis, meilės
kupiną Dievo planą pasauliui:
sukūrimą ir antgamtinį jo perkeitimą
iš meilės, dalinantis Trejybės laime
su kiekvienu vyru ir moterimi,
dovanojant jiems gyvenimo pilnatvę,
visų širdies troškimų išsipildymą. Vis
dėlto, nuodėmė irgi yra pasaulyje
nuo pat pradžios. Mūsų pirmųjų tėvų



nuodėmė, iš esmės, buvo būtent
neklusnumas.

Vis dėlto, nepaliaukime su
dėkingumu svarstę ir to, kad Dievas
nepaliko mūsų likimo valiai. Laisvu
meilės kupinu nutarimu, kuris viršija
mūsų proto jėgas, jis atsiuntė
Vienatinį savo Sūnų, kad grąžintų
mums bičiulystę su Dievu. Kai Jėzus
miršta ant Kryžiaus už visą žmoniją –
už tave ir už mane – atiduoda savo
gyvybę visiškai paklusdamas Tėvo
valiai. Laisvė ir paklusnumas yra
persipynę Išganymo istorijoje.
Apverktinos žmonių neklusnumo
pasekmės yra atpirktos Kristaus
klusnumu. Jo malonė teikia mums
galimybę gyventi Dievo vaikų
laisvėje.

3. Šiuose puslapiuose kviečiu
apmąstyti kai kuriuos paklusnumo
dorybės aspektus. Ši dorybė užima
svarbią vietą mūsų tikėjimo
slėpiniuose ir, kartu, ji tokia



reikšminga kiekvieno žmogaus
gyvenime. Būtinybė paklusti yra
žmogiška ir daugialypė tikrovė. Mat
yra įstatymų ir privalomų normų; kai
kurios jų prigimtinės, kitos sukurtos
pilietinės santarvės tikslais; yra
nepilnamečių paklusnumas savo
tėvams bei paklusnumas tų, kurie
laisvai prisiėmė rimtų įsipareigojimų
kitiems žmonėms ar institucijoms.
Panašiai, paklusnumas – tai klausyti
savo paties sąžinės. Dar platesne
prasme, paklusnumu galima vadinti
sekimą kokiais nors dvasinio
pobūdžio patarimais.

Gyvename pasaulyje, tad lengva
įsitikinti, kad dabartinėje kultūroje
apie paklusnumą retai kada kalbama
kaip apie kažką pozityvaus. Veikiau
manoma, kad tai būtinybė – kartais
neišvengiama, bet vengtina, nes tai
lyg kažkas priešingo taip didžiai
vertinamai laisvei. Prisideda ir tai,
kad daug kur patiriama tam tikra
autoriteto krizė. Esama tendencijos



žvelgti į buvimą priklausomu kaip į
kažką negatyvaus – tai tarytum
gebėjimo pačiam viską įvertinti ir
apsispręsti neišvengiama išimtis.
Taigi, pavyzdžiui, nors dabartiniais
laikais išaugęs susirūpinimas dėl bet
kokio piktnaudžiavimo valdžia yra
kažkas labai teigiamo ir būtino, tai
kartais gali nepagrįstai skatinti
atmesti visas valdžios apraiškas. Iš
tiesų, atrodo, kad esama tam tikro
įgimto polinkio į neklusnumą,
gimtosios nuodėmės paveldo, kai
„velnio gundomas žmogus numarino
savo širdyje pasitikėjimą Kūrėju (plg.
Pr 3, 1–11) ir, piktnaudžiaudamas
laisve, nepakluso Dievo įsakymui“3.

Kad suprastume paklusnumo
kilnumą ir gyvenimišką sąsają su
laisve, turime neapsiriboti to
neišvengiamo visuomeninio
paklusnumo apraiškomis, ir
nukreipti žvilgsnį į Jėzų Kristų. Tai
dar vienas Jėzaus Kristaus
centriškumo aspektas. Būtent toks



turi būti mūsų gyvenimo tikslas –
kad Kristus karaliautų mūsų širdyse
ir vadovautų visai mūsų būčiai.

„Iš Jėzaus išmokstame paklusnumo.
Jis panoro, kad evangelisto plunksna
užrašytų tą nuostabią biografiją.
Lotynų kalba, ji susideda vos iš trijų
žodžių: erat subditus illis – buvo
jiems klusnus (Lk 2, 51). Pagalvokite,
ar Dievo vaikui būtinas
paklusnumas, jeigu pats Dievas atėjo
paklusti dviems kūriniams,
tobuliems, bet vis tik kūriniams –
Šventajai Marijai – aukščiau už ją tik
pats Dievas – ir šv. Juozapui! Ir Jėzus
jiems pakluso“4. Dievo Sūnus panoro
pilnatviškai būti žmogumi ir, kaip
visi geri vaikai, paklusti Marijai ir
Juozapai, suprasdamas, kad taip
paklūsta Dievui Tėvui. Šis
paklusnumas paženklino visą jo
gyvenimą žemėje, iki pat Kryžiaus
paklusnumo (plg. Fil 2, 8).

Paklusti Dievui



4. Radikaliąja to žodžio prasme, tik
Dievas visada vertas paklusnumo,
nes tik Jam visiškai žinomas kelias,
kuris kiekvieną iš mūsų veda į laimę.
„Jei ištikimai klausysi Viešpaties,
savo Dievo, balso, uoliai vykdydamas
visus jo įsakymus, kuriuos šiandien
tau duodu, Viešpats, tavo Dievas,
išaukštins tave virš visų žemės
tautų“ (Įst 28, 1), sako Mozė, prieš
pradėdamas vardinti palaiminimus,
kuriuos tautai atneš paklusnumas.

Kažkuria prasme, visas Apreiškimas
Biblijoje moko vis protingesnio ir
laisvesnio paklusnumo. Tai yra
paklusnumas, kuris mums padeda
pilnatviškai realizuoti save, kai mūsų
valia susitapatina su Dievo valia,
besąlygiškai tardama „Tebūnie“.
Todėl nors savieji daug sykių būtų Jį
išdavę, Viešpats per pranašus vis
primena savo tautai: „Klausykite
mano balso! Tada aš būsiu jūsų
Dievas, o jūs būsite mano tauta.
Eikite visur tik tuo keliu, kuriuo jums



įsakau, idant jums sektųsi“ (Jer 7, 23).
Mūsų smulkmės įgauna didybės, kai
susilieja su Dievo reikalais.
Geriausiai viskas klojasi tada, kai
žengiame Dievo takais.

Pats Kristus duoda paklusnaus
sūnaus pavyzdį. Iš pradžių,
paklusnus Marijai ir Juozapui,
artimiesiems bei pilietinei valdžiai.
Bet visų pirma – paklusnus Dievui
Tėvui. „Mano maistas – vykdyti valią
to, kuris mane siuntė, ir baigti jo
darbą“ (Jn 4, 34). Net sunkiausiomis
akimirkomis, Sūnus paverčia Tėvo
valią sava, net ir suprasdamas, kad
tai atneš skausmo: „Tėve, jei nori,
atimk šitą taurę nuo manęs, tačiau
tebūna ne mano, bet tavo valia!“ (Lk
22, 42). Šv. Paulius rašo, kad Jėzus, „ir
išore tapo kaip visi žmonės; jis
nusižemino, tapdamas klusnus iki
mirties, iki kryžiaus mirties“ (Fil 2, 7–
8).



Ne Kristaus mirtis pati savaime, o jo
paklusnumas Tėvui, laisvas ir
kupinas meilės, mus išgelbėjo – Jo
tapimas vienu iš mūsų, Jo gyvybės
dovanojimas už kiekvieną iš mūsų:
„Kaip vieno žmogaus neklusnumu
daugelis tapo nusidėjėliais, taip ir
vieno klusnumu daugelis taps
teisūs“ (Rom 5, 19). Paklusnumas
susijęs ne tik su kuriuo nors
momentu ar situacija. Tai yra
nuolatinis veikimo būdas, imlumas
„iki galo“ (Jn 13, 1).

5. Šv. Petras taip atsako tautos ir
religiniams vadovams, kurie jam
draudė skelbti Jėzų: „Dievo reikia
klausyti labiau negu žmonių“ (Apd 5,
29). Vis dėlto, kaip pastebi
Benediktas XVI, „tam yra būtina, kad
tikrai pažintume Dievą ir kad tikrai
norėtume jam paklusti. Dievas nėra
dingstis savivalei, tačiau Jis iš tiesų
mus šaukia ir ragina, jei tai taptų
būtina, netgi kankinystei. Todėl
girdėdami šiuos žodžius, kurie



pradeda naują laisvės pasaulyje
istoriją, visų pirma melskime pažinti
Dievą – nuolankiai ir su tikrumu.
Pažinę Dievą, pažinsime tikrąjį
paklusnumą, kuris ir yra žmogiškos
laisvės pagrindas.“5

Tas, kuris pažįsta Dievą, su didele
viltimi ir pasitikėjimu ims nuolat
ieškoti. Iš Jo galime tikėtis tik
palaiminimų, net jeigu kartais jie
atrodytų nesuprantami arba atneštų
kančios. Būtent todėl asmeninė
malda taip pat išreiškia paklusnumo
kupiną nusistatymą: „Mūsų
Viešpatie, – meldėsi šv. Chosemarija,
– štai mes, pasirengę klausyti visa, ką
tik norėtum mums pasakyti. Kalbėk
mums; esame pasirengę išgirsti tavo
balsą. Lai tavo žodis, nugrimzdęs į
mūsų sielą, įžiebs mūsų valią, kad
uoliai imtume Tau tarnauti“6.

Dievo valia ir žmogiškasis
tarpininkavimas



6. Dažnai tai, ko Dievas nori mums,
pasireiškia kam nors
tarpininkaujant. Visų pirma, per
Bažnyčią, mistinį Kristaus Kūną:
„Paklusnumas yra lemiamas
apsisprendimas priimti tą, kuris
mums buvo duotas kaip konkretus
šio visuotinio išganymo sakramento,
Bažnyčios, ženklas.“7 Dievas mums
taipogi leidžia pažinti savo valią per
mus supančius žmones, kuriems
duota didesnė ar mažesnė valdžia,
priklausomai nuo reikalo ir
aplinkybių. Suprasti, kad Dievas gali
prabilti per kitus žmones arba per
labiau ar mažiau kasdienius įvykius,
įsitikinimas, kad ten galime Jį išgirsti,
ugdo mumyse imlumo kupiną
nusistatymą Jo planams. Šie planai
glūdi, taipogi, žodžiuose tų, kurie
mus lydi kelyje.

Šv. Chosemarija, suprasdamas
galimus sunkumus priimti tokį
tarpininkavimą – išgirsti Dievą,
tačiau per paprastus vyrus ar



moteris – patarė nuolankumo,
nuoširdumo ir vidinės tylos
nusistatymą: „Kartais Jis pasiūlo ką
nors tyliai šnabždėdamas mūsų
sąmonės gilumoje, o mes visąlaik
turime rūpestingai klausytis, kad
atpažintume Jo balsą ir būtume Jam
ištikimi. Jis dažnai prabyla per kitus
žmones. Tačiau matydami jų
trūkumus arba abejojame jų
informuotumu ir gebėjimu suvokti
visus problemos aspektus, arba
pajuntame norą nepaklusti. Visa tai
gali turėti dieviškąją prasmę, nes
Dievas neverčia mūsų aklai paklusti.
Jis nori, jog paklustume protingai ir
atsakingai, sąmoningai padėdami
kitiems. Tačiau būkime nuoširdūs
sau kiekvienu atveju tyrinėdami, kas
mus skatina veikti: meilė tiesai ar
savanaudiškumas ir prisirišimas prie
savo pačių nuomonės“8.

7. Kita vertus, būtina neužmiršti, kad
tie, kuriems patikėta vienaip ar
kitaip vadovauti, buvo pašaukti ne



dėl to, kad būtų tobuli. Ne dėl jų gerų
savybių pasitikime vadovais. „Kaip
gaila, kad tas, kuris vadovauja,
neduoda tau pavyzdžio!.. Bet gal jo
klausai dėl jo asmeninių savybių?
Arba šventojo Pauliaus mintį: obedite
praepositis vestris – klausykit savo
vyresniųjų – išverti savo naudai,
papildydamas ją maždaug taip: „su
sąlyga, jei vyresniojo dorybės bus
mano skonio“?“9

Tai nereiškia, kad tie, kas sprendžia
ar pataria, niekada neklysta. Jie
patys tai supranta ir, jeigu
pasitaikytų klaidų, jie prašys atleisti.
Galime gyventi priimdami vienokios
ar kitokios klaidos galimybę,
atsižvelgdami į reikalo svarbą ir
kontekstą, su protingumu ir
nuoširdumu, antgamtinio tikėjimo ir
pasitikėjimo aplinkoje. Taip pat su
nuolankumu, nes protinga bent šiek
tiek abejoti savo gebėjimu teisingai
spręsti. Tada, su pasitikėjimu tęsti



dialogą su vadovais, jeigu manome,
kad jie apsiriko.

Savo ruožtu, šv. Tomas paaiškina,
kad paklusnumo dorybė kreipia
įvykdyti teisėtą vyresniojo
nurodymą, dėl to, kad toks
paklusnumas atitinka Dievo valią10.
Žinoma, ne kiekvienas teisėtas
nurodymas yra pats geriausias iš
visų įmanomų. Vis dėlto, taip
paklusnumas bus vaisingas kelias,
nes kartais Viešpats teikia didesnės
antgamtinės svarbos nuolankumui ir
vienybei nei buvimui teisiu. Būtent
todėl toks svarbus antgamtinis
požiūris – neapsiriboti vien tiktai
žmogišku gautų nurodymų
vertinimu.

Bet kuriuo atveju, vadovai turi būti
itin atsargūs, kad nepagrįstai
neprimestų savo mąstymo būdo. Jie
turi vengti, kad jų nurodymai ar
patarimai būtų suprasti kaip neva
akivaizdi Dievo valia. Kaip jums



rašiau 2018 m. sausio 9 d. laiške,
„vadovauti su pagarba sieloms – tai,
visų pirma, jautriai gerbti sąžinių
savitumą, nepainioti valdymo su
dvasiniu palydėjimu. Antra,
vadovaujantis šia pagarbos logika,
nurodymai turėtų būti atskiriami
nuo to, kas yra tik paraginimai,
patarimai ar pasiūlymai. Trečia,
tačiau ne mažiau svarbu, kad
valdymas pasižymėtų tokiu
pasitikėjimu kitais, kad visada, kiek
tik įmanoma, būtų atsižvelgiama į
susijusių asmenų nuomonę“ (13 p.).

Visų pirma, žvelkime į Kristaus
pavyzdį: Jėzus „paklūsta Juozapui ir
Marijai. Dievas atėjo į pasaulį
paklusti, paklusti kūriniams“11. Giliai
prasminga, kad po Jo atsakymo savo
tėvams šventykloje – „man reikia
būti savo Tėvo reikaluose“ – šv.
Lukas prideda, kad Jėzus „erat
subditus illis“, „buvo jiems
klusnus“ (Lk 2, 49–51). Dievo valią,
kurios visada ir visame kame turime



ieškoti, dažnai randame su
pasitikėjimu sekdami tam tikrais
žmonėmis.

Paklusnumas ir laisvė

8. Žmonijos istorijoje nėra buvę tokio
giliai laisvo veiksmo, kaip Viešpaties
atsidavimas ant Kryžiaus (plg. Jn 10,
17–18). „Viešpaties gyvenime
aukščiausias laisvės taškas pasiektas
ant Kryžiaus, ant tos meilės viršūnės.
Kai Kalvarijoje Jam šaukia: „Jei esi
Dievo Sūnus, nuženk nuo kryžiaus“,
Jis parodo Sūnaus laisvę būtent
likdamas ant savo mirties įrankio,
kad iki galo įvykdytų gailestingąją
Tėvo valią“12.

Kryžius, rašė šv. Chosemarija, „nėra
nei apmauda, nei širdgėla, nei
kartėlis… Tai šventas medis, ant
kurio triumfuoja Jėzus Kristus... ir
ant kurio triumfuojame mes, kai su
džiaugsmu ir didžiadvasiškai
priimame, ką Jis mus siunčia“13.
Kryžius aiškiai parodo tai, apie ką



kalbėjau laiško pradžioje – laisvė ir
paklusnumas neprieštarauja vienas
kitam, nes galima paklusti iš meilės,
o mylėti įmanoma tik laisvai.
Krikščioniškas paklusnumas
neprieštarauja laisvei, o yra laisvės
įgyvendinimas. Mūsų Tėvas taip
kalbėjo apie paklusnumą: „Laisvė yra
labai artima mano širdžiai – būtent
todėl taip branginu krikščioniškąją
paklusnumo dorybę“14.

Tai, kas privaloma, visada galima
daryti iš meilės, „nes aš taip noriu“.
Kai veikiu iš meilės Dievui, šis „nes
aš taip noriu“ tampa „pačia
antgamtiškiausia priežastimi“, kaip
vėlgi tikino šv. Chosemarija. Būtent
todėl „nėra nieko klaidingesnio, kaip
laisvę priešpastatyti pasiaukojimui,
nes pasiaukojimas yra laisvės
padarinys“15.

9. „Mylėk ir daryk, ką nori“16. Šis
garsus šv. Augustino pasakymas
reiškia, kaip jis pats rašė, kad tas,



kuris veikia iš meilės, nėra
skatinamas vien būtinybės ar
pareigos, nes „laisvė priklauso
meilei“ (libertas est caritatis)17. Taip
suprantama, kodėl Kristaus
įstatymas yra „tobulasis laisvės
įstatymas“ (Jok 1, 25). Išties, meilė
yra viso jo „santrauka“ (plg. Rom 13,
8–9).

Visame kame galime veikti laisvai,
kaip Kristus, iš meilės darydami tai,
ko mūsų prašoma. Taigi, „kad
paklustume, turime klausytis.
Nesame negyvi ar pasyvūs įrankiai,
stokojantys atsakomybės ar
supratimo. Tada su kūrybingumu,
iniciatyva, spontaniškumu galime
įdėti visas proto ir valios jėgas
įgyvendinti tai, kas liepiama, ir vien
tai, kas liepiama. Kitoks būdas veikti
būtų anarchiškas. Dievo Darbe
paklusnumas padeda augti jūsų
asmeninėms stiprybėms ir leidžia,
neatsisakant savo individualumo,
puoselėti brandą, ją ugdyti ir įgyti,



aštuoniasdešimt dvejų metų išliekant
tuo pačiu žmogumi, kaip tada, kai
buvome dvejų“18. Be abejo,
iniciatyvumas neapsiriboja
momentais, kai tenka paklusti.
Visada, ten, kur esame, nelaukdami
nurodymų, visada vienybėje su
vadovais, galime dalintis mintimis,
teikti pasiūlymus ir prisidėti
kūrybingumu.

Šv. Bazilijus Didysis paaiškino, kad
vaikams būdinga paklusti iš meilės:
„Arba šalinamės blogio iš bausmės
baimės, taip turėdami vergišką
nusistatymą; arba tiesiog galvojame
apie atpildą ir esame kaip samdiniai;
arba, pagaliau, paklūstame dėl paties
liepiančiojo meilės gėrio (…) ir taip
mūsų nusistatymas yra kaip vaikų.“19

Paklusti iš meilės nėra kokia tai
voliuntarizmo apraiška atsisakant
supratimo. Paklusti iš meilės reiškia
naudotis visomis sielos galiomis,
realizuoti kilniausias proto galios



jėgas, kai ieškoma gėrio; ir valios,
kuri trokšta tai įgyvendinti.

Iš tikrųjų, be proto ir laisvės (t.y., be
vidinės laisvės) nėra įmanomas tikrai
žmogiškas paklusnumas. Juo labiau,
toks paklusnumas nėra toks, kaip
Jėzaus. Mūsų Tėvas sakydavo:
„Neįsivaizduoju, kaip gali būti tikrai
krikščioniško paklusnumo, jei šis
paklusnumas nėra savanoriškas ir
atsakingas. Dievo vaikai – tai ne
akmenys ar lavonai. Jie yra protingi
ir laisvi sutvėrimai, visi pakelti į tą
pačią antgamtinę plotmę.“20

10. Tačiau galime savęs paklausti, ar
įmanoma paklusti, jei nesuprantame
arba netgi turime kitokią nuomonę
kuriuo nors klausimu? Akivaizdu,
kad taip. Taip pat ir tada (o galbūt,
tada juo labiau) galima veikti iš
meilės – taigi, laisvai. Dažnai tai bus
ne tik meilės, bet ir tikėjimo
klausimas. Paklūstu visko
nesuprasdamas ar turėdamas kitokį



įsitikinimą tada, kai nurodymą
gaunu iš protingų žmonių, kurie
sprendžia geriau nei aš pats; arba kai
suprantu, kad viską apsvarsčius
būtina priimti sprendimą, o kažkam
tenka tai daryti. Kai įžvelgiame
Šventosios Dvasios malonę tame
sprendime ir mūsų nusistatyme tai
priimti, paklusnumas parodo
tikėjimą.

Kaip tvirtina šv. Tomas, šiuo
klausimu sekdamas Aristoteliu, valia
yra galia, kuri vadovauja žmogui21,
nors valiai ir reikia proto, kad šis
atskleistų pasirinkimo galimybes. Iš
širdies imama visa, kas gera ir kas
bloga (plg. Lk 6, 45). Galima valingai
nenorėti suprasti arba nenorėti
kalbėtis ir taip ką nors išsiaiškinti.
Kaip rodo patirtis, valia gali taip
užvaldyti protą, kad kartais net
verčia neigti kažką akivaizdaus. Tuo
pačiu, laisva valia gali paskatinti
sutelkti proto jėgas ir leistis naujais



keliais, net jeigu kuriuo nors metu ir
nesuprastume visų aplinkybių.

Jeigu ateina kančia ir sunkumai, o
mes pasijuntame sutrikę, kai
nesuprantame įvykių prasmės,
mums padės žvelgti į Jėzų. Jis, savo
žmogiškąja prigimtimi, taip pat
norėjo patirti šią kančią. Jo malda –
„Mano Dieve, mano Dieve, kodėl
mane apleidai?“ (Mt 27, 46) –
išsipildo pranašiški 22 psalmės
žodžiai. Jo atsakymas, persmelktas
laisve pačiame kančios centre, taip
pat yra iš psalmių: „Tėve, į tavo
rankas atiduodu savo dvasią“ (Lk 23,
46; plg. Ps 31, 6). Jėzaus paklusnumas
atitaiso Adomo nepaklusnumą (plg.
Rom 5, 19). Visas jo gyvenimas ir
mirtis yra paklusnumas Dievui Tėvui
ir mūsų išgelbėjimo priežastis (plg.
Fil 2, 6–11).

Paklusnumas ir pasitikėjimas

11. Paklusnumas ir pasitikėjimas taip
pat tarpusavyje susiję. Kai abu šie



dalykai tikri, vienas iš jų savaime
patvirtina kitą. Ten, kur esama
pasitikėjimo, teirautis kito žmogaus
nuomonės ir, jeigu reikia, priimti ją
kaip savą, paprastai yra normalu
ieškant geriausio sprendimo. Kita
vertus, kai stinga pasitikėjimo,
paklusnumas gali virsti kažkuo, kas
vien išoriška, formalu, tolima. Todėl
šilumos ir geranoriškumo kupina
aplinka yra būtina, kad būtų
palengvintas sveiko paklusnumo
nusistatymas. Suvokimas, kad esu
mylimas, ne kontroliuojamas; kad
manęs įsiklausoma, kad mano
nuomonė svarbi – visa tai stiprina
laisvę ir, tuo pat metu, paklusnumą.

Šv. Chosemarija pabrėžė, kad
pasitikėjimas turi esminę reikšmę
ugdant tėvų ir vaikų draugystę: „Jei
jie neturės laisvės, jei matys, kad jais
nepasitikima, jie visada bus linkę
apgaudinėti“.22 Kai trūksta
pasitikėjimo, nutolstame vieni nuo
kitų, atsiranda skaidrumo stokos, nes



saugi aplinka būtina atskleisti tam,
kas asmeniška. Bandyti užtikrinti
vien išorinį paklusnumą be valios
bendrystės – tai lyg statyti namą ant
smėlio (plg. Mt 7, 26).

Tie, kuriems patikėta vadovauti
šeimoje arba kitokioje žmonių
grupėje, turi dar didesnę atsakomybę
kurti pasitikėjimo kupiną aplinką. Iš
tiesų, pirmasis tarnystės darbas yra
aktyviai ugdyti pasitikėjimą su visais
uoliai ieškant Dievo valios savo
paties gyvenime ir misijoje. Vieni
kitų padedami, jos ieškos ir suras taip
pat ir aplinkiniai. Nors reikia
organizacijos (tiek, kiek būtina, nes
Dievo Darbas yra „neorganizuota
organizacija“23), visi galime suvokti ir
jaustis, mūsų Tėvo žodžiais, „laisvi
kaip paukščiai“24.

Pasitikėjimo ir šeimos šilumos
kupinos aplinkos būtinybė paskatino
šv. Chosemariją pažymėti, kad Dievo
Darbe įsakmiausias žodis yra



„prašau.“ Jis ne aptarė kokį nors
terminologinį klausimą, o kalbėjo
apie natūralų nusistatymą šeimos
aplinkoje tarp suaugusių, protingų ir
laisvų žmonių. Tai, kad Dievo Darbas
yra antgamtinė šeima lemia, kad
tikėjimas ir meilė, kartu su
pasitikėjimu, yra tikras vadovavimo
ir paklusnumo pagrindas.

Paklusnumas ir apaštalavimo vaisiai

12. Viešpats „savo kentėjimuose
išmoko klusnumo ir, pasidaręs
tobulas, visiems, kurie jo klauso, tapo
amžinojo išganymo priežastimi“ (Žyd
5, 8–9). Tai, kad išganymas yra
Kristaus paklusnumo iki Kryžiaus
mirties vaisius, padeda geriau
suprasti ryšį tarp paklusnumo ir
mūsų gyvenimo apaštališko
vaisingumo.

Turbūt daug sykių apmąstėme tą
akimirką, kai Petras paklūsta
Viešpačiui, nors Jo nurodymas
neatrodo protingas žmogišku



požiūriu: „Irkis į gilumą ir išmeskite
tinklus valksmui“ (Lk 5, 4).
Neskubėdami apsvarstykime, kiek
daug gero atėjo dėl Petro
paklusnumo tam Duc in altum – irkis
į gilumą! „Kokia klusnumo galia! –
Genezareto ežeras nedavė žuvų Petro
tinklams. Visa naktis veltui. – Tada
paklusniai Petras vėl užmetė tinklus
vandenin, ir jie sugavo piscium
multitudinem copiosam – didelę
daugybę žuvų. – Tikėk manim: šis
stebuklas kartojasi kasdien“25.

13. Apaštališkojoje misijoje, galime ir
turime turėti daug asmeninės
iniciatyvos – tai meilės Dievui ir
artimui vaisius. Tuo pačiu, galime ir
turime puoselėti daug Dievo Darbo
centruose organizuojamų veiklų,
sekdami tais, kurie joms vadovauja,
būdami ištikimi priemonėms, kurias
mums paliko mūsų Tėvas. Visa tai
darydami, neužmiršime, kad
pagrindinė priemonė visada bus
malda: „Malda – būtent joje yra mūsų



galia. Niekada neturėjome jokio kito
ginklo“26.

Dievo Darbo vadovybėje bei
organizuojant apaštališkas veiklas,
paklusnumo būdas yra toks, koks
būdingas šeimai, žmonių bendrystei.
Galvoti apie asmeninę bendrystę –
tai galvoti apie laisvės, asmeninės
iniciatyvos (o tai taip pat yra „daryti
Opus Dei“) bei kartų bendrystę.
Įsitikinimas, kad Dievas veikia
kiekvieno širdyje, ir kad visi įdėmiai
klausomės Dievo valios, leidžia
atsirasti tokiam paklusnumui, koks
yra šeimoje, kurioje kiekvienas narys
aktyviai deda pastangas prisidėti prie
bendro projekto. Jeigu ją suprantame
ir įgyvendiname taip, tada
paklusnumas tampa vienybės
išraiška. Būtent ši vienybė yra
apaštališko vaisingumo sąlyga – „ut
omnes unum sint... ut mundus credat“
– „tegul visi bus viena… kad pasaulis
įtikėtų“ (Jn 17, 21).



Griežtai laikydamiesi atskirties tarp
dvasinio palydėjimo bei vadovybės
darbo, turime nuolat gyventi ir dirbti
su dėkingumu už krikščioniškąjį
pašaukimą Dievo Darbe,
puoselėdami kiekvieno nario
talentus, dirbdami kartu – kaip
komanda ir šeima.

Tikra paklusnumo dorybė mus
apsaugo tiek nuo negebėjimo
klausytis, tiek nuo pataikavimo, kuris
apsiriboja įvykdymu,
nebrandindamas vidinės gelmės,
kuria Dievas apdovanojo kiekvieną
žmogų. Todėl šv. Chosemarija mus
įspėjo apie tokią galimybę. Viena
vertus, jis matė, kad „neklusnumas
dažniausiai kyla iš nemokėjimo
„išklausyti“ paliepimą, o tai iš esmės
reiškia nuolankumo stygių arba
nenorą tarnauti.“27 Kita vertus, jis
pabrėžė troškimo įsiklausyti ir
nusistatymo tarnauti pasekmes:
„Opus Dei paklūstame galva ir valia,
o ne tarytum lavonai. Niekur neinu



su lavonais – juos pamaldžiai
palaidoju.“28 Taigi, paklusti – tai ne
vien įvykdyti kito žmogaus valią, o su
ja bendradarbiauti valios ir proto,
arba minties, bendrystėje.

Protingas šv. Juozapo paklusnumas

14. Laiške apie šv. Juozapą, popiežius
Pranciškus apmąstė, kaip „visomis
savo gyvenimo aplinkybėmis
Juozapas sugebėjo ištarti savo fiat,
kaip Marija Apreiškimo metu ir Jėzus
Getsemanėje.“29 Kai šv. Chosemarijai
tekdavo kalbėti apie paklusnumą, jis
dažnai paminėdavo šv. Juozapą.
Būtent patriarcho asmenyje jis matė
įsiklausančios širdies pavyzdį –
dėmesingas Dievui, aplinkybėms, jį
supantiems žmonėms. Pavyzdžiui,
šv. Chosemarija atkreipia dėmesį,
kaip grįžtant iš Egipto „Juozapo
tikėjimas nesvyruoja, jis iš karto
paklūsta ir viską vykdo tiksliai ir
greitai. Norint geriau suprasti
šventojo Patriarcho mums pateiktą



pamoką, patartina mąstyti apie jo
tikėjimo veiksmingumą, apie tai, kad
jo paklusnumas nėra pasyvus
pasidavimas įvykių tėkmei.“30

Taigi, mūsų steigėjas vertino būtent
tai, kad šv. Juozapas, būdamas
maldos žmogus, protu sprendė apie
savo gyvenimo aplinkybes:
„Įvairiomis gyvenimo aplinkybėmis
Patriarchas niekuomet neatsisako
apmąstymų, niekada neneigia savo
atsakomybės. Priešingai, jis elgiasi
taip, kad žmogiška patirtis tarnautų
tikėjimui (...) Toks buvo šventojo
Juozapo tikėjimas: visa apimantis,
gilus ir vientisas. Juozapas buvo
tikrai atsidavęs Dievo valiai ir
išmintingai paklusnus.“31

Suprantama, kodėl, ypač mums,
turintiems pašaukimą siekti
šventumo šio pasaulio aplinkybėmis,
nuolat besikeičiančiomis ir
metančiomis iššūkių, šv. Chosemarija



kalba apie būtinybę ugdyti protingą,
su laisve derantį, paklusnumą.

Marijos paklusnumas

15. Pastaraisiais metais pasaulyje
pasklido pamaldumas Mergelei
Marijai, mazgų atrišėjai. Šio
pamaldumo šaknys labai senos – jau
trečiojo šimtmečio pradžioje šv.
Irenėjus iš Liono rašė: „Ieva, savo
neklusnumu, surišo žmonijos
negandų mazgą. Tuo tarpu Marija,
savo paklusnumu, šį mazgą atrišo.“32

Kiek daug mazgų, iš pažiūros
neatrišamų, mūsų pasaulyje ir mūsų
gyvenime, atsiriš, jeigu, kaip
Švenčiausioji Mergelė, gyvensime
pagal Dievo sumanymą!

Mūsų Tėvas komentavo: „Mokykimės
iš Jos klusnumo Dievui. Tai pavyzdys,
suderinantis priklausomybę ir
viešpatavimą. Marijos elgesys
skiriasi nuo tų paikų mergaičių,
klausančių, bet negalvojančių,
elgesio. Marija visada dėmesingai



klauso, ko nori Dievas, Ji apmąsto tai,
kas neaišku, klausia, ko nežino. O po
to visiškai atsiduoda į Dievo rankas:
„Štai aš Viešpaties tarnaitė, tebūna
man, kaip tu pasakei. „Matote, koks
stebuklas? Švenčiausioji Marija,
mūsų mokytoja, moko, kad
paklusnumas Dievui visiškai
nereiškia žeminančio vergavimo,
varžančio mūsų sąžinę. Priešingai –
paklusnumas padeda atsiskleisti
Dievo vaikų garbės laisvei“33.

Jei kada nors paklusnumas mums
rodytųsi priešingas laisvei,
kreipkimės Marijos pagalbos. Ji
mums išprašys malonės atrasti Dievo
vaikų laisvę tikrajame paklusnume.
O su laisve, ir džiaugsmą.

Su visa meile jus laimina

jūsų Tėvas

Roma, 2024 m. vasario 10 d.



11 Žr. C. Fabro, „Un maestro de
libertad cristiana“, L'Osservatore
Romano, 1977.07.02. Prieinama
internete (ispaniškai): 
www.opusdei.org/es-es/article/...
class="sdfootnote-western"
align="justify">2 Šv. Chosemarija, 
Malda Šventajai Dvasiai, 1934 m.
balandis. Žr. https://opusdei.org/lt-lt/
arti... class="western">3 Katalikų
Bažnyčios Katekizmas, 397.

4 Šv. Chosemarija, 38 laiškas, 41. Šv.
Chosemarija yra visų toliau
cituojamų tekstų autorius, kai
cituojant nenurodomas konkretus
autorius.

5 Benediktas XVI, Homilija, 2010 m.
balandžio 15 d.

6 Šventasis Rožinis, Ketvirtoji šviesos
paslaptis.

7 Pranciškus, Prakalba, 2022 m.
vasario 17 d.

https://www.opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana.%3C/p%3E%3Cp
https://opusdei.org/lt-lt/article/sv-josemaria-malda-i-sventaja-dvasia/.%3C/p%3E%3Cp
https://opusdei.org/lt-lt/article/sv-josemaria-malda-i-sventaja-dvasia/.%3C/p%3E%3Cp


8 Kristus eina pro šalį, 17.

9 Kelias, 621.

10 Plg. šv. Tomas Akvinietis, Summa
Theologiae, II-II, q. 104 a. 1.

11 Kristus eina pro šalį, 17.

12 Benediktas XVI, Viešpaties Angelo
malda, 2007 m. liepos 1 d.

13 Kalvė, 788.

14 Kristus eina pro šalį, 17.

15 Dievo bičiuliai, 30.

16 Šv. Augustinas, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

17 Šv. Augustinas, De natura et gratia,
65, 78 (PL 44, 286).

18 11 laiškas, 39.

19 Šv. Bazilijus, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).



20 Pokalbiai, 2.

21 Plg. Šv. Tomas Akvinietis, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

22 Pokalbiai, 100.

23 Pokalbiai, 63.

24 18 laiškas, 38.

25 Kelias, 629.

26 Laiškas, 1973 m. birželio 17 d., 35.

27 Vaga, 379.

28 Užrašai iš vieno šeimos
susitikimo, 1964 m. lapkričio 9 d., in
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei (III), p. 407.

29 Pranciškus, apaštališkasis laiškas 
Patris corde, 2020 m. gruodžio 8 d., 3.

30 Kristus eina pro šalį, 42.



31 Ibidem.

32 Šv. Irenėjus, Adversus hæreses, III,
22, 4 (PG 7-I, 959-960).

33 Kristus eina pro šalį, 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2024-m-
vasario-10-d-apie-paklusnuma/

(2026-01-12)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2024-m-vasario-10-d-apie-paklusnuma/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2024-m-vasario-10-d-apie-paklusnuma/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2024-m-vasario-10-d-apie-paklusnuma/

	Prelato laiškas (2024 m. vasario 10 d.) | Apie paklusnumą

