
opusdei.org

Prelato laiškas (2023
m. vasario 16 d.) |
Apie broliškumą

Šiomis eilutėmis mons.
Fernandas Ocáriz kviečia
apmąstyti kai kuriuos
nusistatymus ir ypač svarbius
gestus, kuriais pasireiškia
broliškumas.

2023-02-16

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

1. Šiuo laišku noriu jus paraginti
kartu su manimi apsvarstyti kai



kuriuos šių, tiek kartų mūsų
apmąstytų, Viešpaties žodžių
aspektus: „Tai mano įsakymas, kad
vienas kitą mylėtumėte, kaip aš jus
mylėjau“ (Jn 15, 12).

Jėzus mus mylėjo iki galo, iki to, kad
atidavė savo gyvybę už visus ir už
kiekvieną. Mes tai žinome ir norime
tuo tikėti gyvesniu ir veiksmingesniu
tikėjimu. Kaip apaštalai, prašome
tikėjimo: „Sustiprink mūsų
tikėjimą“ (Lk 17, 5). Šitaip galėsime
kartu su šv. Jonu sakyti su tvirtu
įsitikinimu: „Mes pažinome ir
įtikėjome meilę, kuria Dievas mus
myli“ (1 Jn 4, 16).

„Dievas yra meilė“ (1 Jn 4, 8) ir
pašaukia mus meilei: „Tai yra mūsų
aukščiausias pašaukimas, mūsų
išskirtinis pašaukimas. Jis taip pat
susijęs su krikščioniškosios vilties
džiaugsmu. Kas myli, turi vilties
džiaugsmą, kylantį iš susitikimo su
didžiąja meile, tai yra Viešpačiu“ [1].



Mūsų meilė Dievui – antgamtinė
meilė – atitinka tą dieviškąją meilę
visiems ir kiekvienam iš mūsų, kurią
pats Viešpats pateikia kaip pavyzdį ir
tikslą mūsų meilei kitiems. Meilė
Dievui ir meilė kitiems tokios
artimos, nes „kai tik tarnaujame
broliams, galva ir širdis dažnai
negeba atskirti, ar tai tarnystė
Dievui, ar tarnystė broliams, nes
tarnaudami broliams tarnaujame
Dievui dvigubai“[2].

2. Meilė kitiems yra tokia svarbi
mūsų gyvenime, kad „žinome, jog iš
mirties esame persikėlę į gyvenimą,
nes mylime brolius“ (1 Jn 3, 14).
Meilė plečiasi nesuskaičiuojamais
būdais ir pasiekia visą pasaulį.
Niekas negali būti mums nesvarbus,
nes „kiekvienas iš mūsų yra Dievo
minties vaisius. Kiekvienas yra
trokštamas, mylimas, reikalingas“[3].

Norėčiau, kad šios eilutės padėtų
mums apmąstyti kai kuriuos



nusistatymus ir ypač svarbius gestus,
kuriais pasireiškia broliškumas. Tam
tikra prasme juos apibendrina šie šv.
Chosemarijos žodžiai: „Su kokiu
atkaklumu Apaštalas šventasis Jonas
skelbė „mandatum novum“! – naują
įsakymą, „kad jūs vienas kitą
mylėtumėte“! – Atsiklaupčiau ant
kelių, nedarydamas komedijos – taip
šaukia širdis, – prašydamas jus dėl
Dievo meilės, kad vienas kitą
mylėtumėte, vienas kitam
padėtumėte, paduotumėte ranką,
mokėtumėte atleisti“[4].

Supratingumo platumas

3. Žodis supratingumas, asmeninių
santykių kontekste, kartais gali
priminti tik vieną iš jo aspektų –
nesistebėti kitų žmonių klaidomis ir
trūkumais. Tačiau, tokiu atveju
nebūtų iki galo suprasta Kelio punkto
esmė: „Artimo meilė labiau yra ne 
duoti, bet suprasti“ [5].



Supratingumas, pagarbos ir meilės
vaisius, supranta: mato pirmiausia
ne kitų trūkumus ar ydas, bet
dorybes ir stiprybes. Prisimenu
mąstymo maldą, kurią vedė tėvas
Chavjeras 1999 m. rugpjūčio 26 d.
per vasaros kursą Olbeiroje
(rekolekcijų namuose Galisijoje,
Ispanijoje). Jis mus stipriai ir su
meile ragino žvelgti į žmones ne per
jų ydų, bet per jų dorybių prizmę.
Meilė padeda mums su džiaugsmu
įžvelgti teigiamus dalykus kituose
žmonėse. „Turime džiaugtis artimo
gerove kaip savo“ [6]; tai visiškai
priešinga tam, kad į kitus žiūrėtume
su tamsia pavydo, t.y. liūdesio dėl
kitų gerovės, nuodėme.

Kita vertus, kiekvienas žmogus
visada vertas daugiau, nei mes
sugebame įžvelgti savo įprastu
žinojimu. Tam tikra prasme tai
dažnai skaitome Šventajame Rašte,
kai Laiške žydams raginama
nepamiršti svetingumo: mat dėl



svetingumo „kai kurie, patys to
nežinodami, buvo priėmę viešnagėn
angelus“ (Žyd 13, 2).

4. Iš meilės kylantis supratingumas
įgalina pastebėti ir kitų žmonių
klaidas bei trūkumus: suprantame
kitus žmones – matome tiek tai, kas
teigiama, tiek tai, kas neigiama. Ir
galime būti tikri – meilė tai mato, nes
yra labai išmintinga –, kad teigiami
dalykai yra daug svarbesni negu
neigiami. Bet kokiu atveju, tai, kas
neigiama nėra pagrindas atsiskirti, o
melstis ir padėti; jei įmanoma,
puoselėti daugiau artimo meilės
detalių; ir, jei reikia, broliškai
pataisyti.

Mūsų Tėvas įvairiais būdais mums
kalbėjo apie šią – kartais herojišką –
artimo meilės apraišką: „Puoselėkite
brolišką įspėjimą, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore (Nm
27, 17), kad ši antgamtinė Šeima,
Dievo Darbas, nebūtų lyg banda avių



be ganytojo. Visada mokiau savo
dukteris ir sūnus, kad Dievo darbe
kiekvienas turi būti ir ganytojas, ir
avis“ [7].

5. Visi esame silpni ir negalime
stebėtis, jei jaučiame priešiškumą
kitiems arba jų nesuprantame. Vis
dėlto, neturėtume šioms reakcijoms
pritarti jas pateisindami; veikiau tai
bus akimirkos tinkamos atsiprašyti
Viešpaties ir prašyti, kad padidintų
mūsų gebėjimą mylėti, suteiktų
mums daugiau supratimo, kuris yra
meilės vaisius. Tokiu būdu,
nenusimindami dėl savo silpnumo,
prašysime Dievo pagalbos, kad
galiausiai, kupini dėkingumo,
galėtume Jam ištarti: „Tu man duodi
imlią širdį“ (Ps 119, 32).

Pavyzdžiui, svarbu stengtis suvaldyti
ir sumažinti nekantrumą, kuris gali
kilti savaime dėl tikrų ar mažiau
tikrų kitų žmonių trūkumų (kartais
trūkumas veikiau slypi mūsų pačių



žvilgsnyje). Šis nekantrumas gali
lemti supratingumo stoką, taigi ir
meilės stoką. Stiprūs yra seni šv.
Kiprijono iš Kartaginos žodžiai:
„Meilė yra ryšys jungiantis brolius,
taikos pagrindas, saitas, teikiantis
tvirtumo vienybei; ta, kuri viršija
viltį ir tikėjimą, kuri pranoksta
išmaldą ir kankinystę; ta, kuri
amžinai liks su mumis danguje.
Tačiau atimk iš jos kantrybę ir ji bus
nuniokota“ [8].

6. Supratingumas, broliškos meilės
vaisius, taip pat padeda išvengti
diskriminacijos tarpusavio
santykiuose, kuri galėtų atsirasti
pastebėjus skirtumus. Iš tikrųjų,
dažnai šiskirtingų charakterių,
jautrumo, pomėgių ir panašiai
įvairovė yra tikras turtas. Štai kaip
mums tai aiškina mūsų Tėvas: „Jūs
taip pat turite nuolat puoselėti
brolystę, kuri yra aukščiau už bet
kokią įgimtą simpatiją ar antipatiją,
mylėdami vieni kitus kaip tikri



broliai ir seserys, bendraudami ir
būdami supratingi, kaip dera tiems,
kurie sudaro tvirtą šeimą“ [9].

Dėdami pastangas mylėti ir suprasti
kitus, turime taip pat stengtis, kad
jiems būtų lengviau mus mylėti. Šia
prasme primenu tai, ką jau esu jums
rašęs: „Puoselėti mandagumą,
džiaugsmą, kantrybę, optimizmą,
jautrumą ir visas kitas dorybes,
kurios daro malonų gyvenimą
drauge, yra svarbu, kad žmonės
jaustųsi priimtais ir kad būtų
laimingi“ [10]. Taip sukuriama
broliškumo atmosfera, kurioje
kiekvienas daugina kito meilę ir,
kartu, patiriame tą šimteriopą
atpildą, kurį mums pažadėjo
Viešpats, ir žengiame amžinojo
gyvenimo link (plg. Mt 19, 29).

Atleidimo lobis

7. Supratingumas taip pat glaudžiai
susijęs su nepaprastai svarbia
atleidimo tikrove – prašyti atleidimo



ir atleisti. 1974 m. balandį Tėvas
mums sakė, kad „dieviškiausias
dalykas mūsų, krikščionių, Dievo
vaikų Opus Dei, gyvenime yra atleisti
tiems, kurie mus įskaudino“. Ir iškart
pridūrė su didžiu paprastumu: „Man
nereikėjo išmokti atleisti, nes
Viešpats išmokė mane mylėti“. Iš
daugelio dieviškosios įsūnystės
pasekmių ir apraiškų, galbūt
pirmiausia nebūtume pagalvoję apie
atleidimą. Tačiau suvokiame, kad
mūsų buvimas Dievo vaikais yra 
mūsų buvimas Kristumi, mūsų
susitapatinimas su Juo. Kristus atėjo į
šį pasaulį, amžinasis Sūnus tapo
žmogumi, kad atleistų. Todėl galime
manyti, kad „jokia kita savybė
nepadaro mūsų tokių panašių į
Dievą, kaip pasirengimas atleisti“ 
[11].

Kaip dažnai meldžiamės ir
apmąstome „Tėve mūsų“ maldą!
Atleidimas kitiems yra toks svarbus,
kad jis yra sąlyga, jog Dievas atleistų



mums. Kaip gera prašyti Viešpaties,
kad išmokytų mus atleisti, iš tikrųjų
ir visada. Be to, turėkime šventos
drąsos prašyti Jį, kad, kaip ir mūsų
Tėvas, mylėtume kitus taip stipriai,
kad mums net nereikėtų išmokti
atleisti [12]. Būtų puiku, jei norėtume
pasiekti tašką, kai mylėsime taip
stipriai, kad niekada nesijausime
įžeisti.

8. Kaip suprasti ir atleisti, lygiai taip
pat svarbu yra išmokti prašyti
atleidimo net ir dėl menkų kasdienių
nesutarimų. Nuoširdus atsiprašymas
dažnai yra vienintelis būdas atkurti
santykių harmoniją, net jei labiau ar
mažiau pagrįstai manome, kad
būtent patys nukentėjome labiau. Ne
sausas ir griežtas teisingumas, ne
teoriški išskaičiavimai, paskatino
Dievo Sūnų prašyti Tėvo atleidimo
mūsų vardu, o save dovanojanti
meilė, kuri tik galvoja apie tai, ką
galėtų nuveikti dėl kitų.



Mano dukterys ir sūnūs,
nemanykime, kad tai labai gražu, bet
per daug reiklu mūsų menkumui.
Žinoma, tikslas labai aukštas. Tačiau
su Dievo malone galime pamažu prie
jo priartėti, jei kasdien vis iš naujo
dėsime dvasines pastangas meile
atsiliepti į Meilę.

Tarnystės dvasia

9. „Didžiausias Dievo vaikų Opus Dei
siekis (...) visada turi būti tarnauti“ 
[13]. Šį dažną šv. Chosemarijos
mokymo motyvą gerai suprantame
skaitydami ir apmąstydami mūsų
Viešpaties žodžius: „Žmogaus Sūnus
atėjo, ne kad jam tarnautų, bet pats
tarnauti“ (Mk 10, 45); „Aš tarp jūsų
esu kaip tas, kuris patarnauja“ (Lk
22, 27).

Tarnystės dvasia – tai meilės, artumo
išraiška, kai kitų poreikius jaučiame
savais. Kaip įtaigiai mūsų Tėvas
mums tai paaiškino: „Man nesunku
tai daug kartoti. Meilės reikia visiems



žmonėms, o taip pat ir mums Dievo
Darbe. Stenkitės, be
sentimentalizmo, kad vis augtų
prieraišumas vieni kitiems.
Kiekvienas mano vaiko dalykas turi
tapti – iš tiesų – mums labai savu.
Visi mūsų brolių ir seserų reikalai
turi mums rūpėti – iš tiesų! – kaip
mūsų asmeniniai reikalai. Tą dieną,
kai gyvename kaip svetimi ar
abejingi žmonės, užmušėme Opus
Dei“ [14].

Gali nutikti, kad patys to
nesuvokdami, gyvename kaip
svetimi ar abejingi, nes per daug
laiko skiriame veikloms, kurios
faktiškai trukdo mums vieniems
kitus pažinti, puoselėti tarpusavio
santykius, aktyviai domėtis kitais.
Mano dukterys ir sūnūs, į mano
mintis ir širdį ateina tie žodžiai,
kuriuos šv. Chosemarija mums
kartodavo su visa savo sielos jėga:
„Mylėkite vienas kitą!“



10. Trokštame tarnauti kitiems,
žinodami, kad taip tarnaujame Jėzui
Kristui: „Iš tiesų sakau jums, kiek
kartų tai padarėte vienam iš šitų
mažiausiųjų mano brolių, man
padarėte“ (Mt 25, 40). Todėl
kiekvienam iš mūsų pravartu
pagalvoti: „Tik mano pasirengimas
artintis prie artimo bei rodyti jam
meilę daro mane jaučiantį Dievą. Tik
tarnavimas artimui atskleidžia man
tai, ką dėl manęs daro Dievas, ir
parodo, kaip jis mane myli“ [15].

Visi esame patyrę, kad tarnauti
kitiems dažnai pareikalauja tam
tikrų pastangų. „Negalvokite, (...) kad
lengva paversti gyvenimą tarnyste. Šį
gerą troškimą būtina paversti
tikrove, nes Dievo karalystė yra ne
kalboje, bet jėgoje (1 Kor 4, 20), o
nuolatinė pagalba kitiems
neįmanoma be pasiaukojimo“ [16].
Tačiau šios pastangos, dedamos iš
meilės, visada yra džiaugsmo šaltinis;



džiaugsmo, kuris negali kilti iš
savanaudiškumo.

Galiausiai tarnystės dvasia yra
broliškos meilės išraiška, o „broliška
meilė tegali būti dovanai, ji negali
būti atlygis už tai, kas kito padaryta,
ar avansas už tai, ko tikimės, kad bus
padaryta“ [17].

Ramybės ir džiaugsmo sėjėjai

11. Viena iš tarnystės dvasios
apraiškų, kuri tam tikra prasme
apima jas visas, yra sėti ramybę ir
džiaugsmą. Kadangi ramybę ir
džiaugsmą galime dovanoti tik tada,
kai patys esame to persmelkti, o abu
yra Dievo dovana, geriausias būdas
juos puoselėti yra puoselėti savo
artumo su Dievu akimirkas priimant
sakramentus ir asmeninėje maldoje.

Kiekvieno gyvenime netrūksta,
dažniau ar rečiau, sunkesnių ar
lengvesnių vargų ir kančių, keliančių
nerimą ir liūdesį. Tai būsenos, kurias



galime ir turime įveikti
susigrąžinandami džiaugsmą
tikėjimu Dievo meile – šiandiene,
dabartine – kiekvienai ir kiekvienam
iš mūsų (plg. 1 Jn 4, 16).

Mūsų džiaugsmo priežastis tebūna
Viešpats, ne mes patys. Taip, nors ir
būtume nuliūdę, galime įgyti dvasios
stiprybės labiau pamiršti save ir
perteikti kitiems iš Dievo kylantį
džiaugsmą. Kaip rašoma Nehemijo
knygoje, tarsi būtų rašoma mums:
„Nebūkite liūdni, nes džiugesys
Vešpatyje yra jūsų stiprybė“ (Neh 8,
10).

12. Laiškuose, kuriuos man rašote,
neretai pranešate apie patiriamus
sunkumus. Norėčiau būti labai arti
kiekvieno iš jūsų, lydėti slaugant
sergantį vaiką, senyvą motiną arba
kitose situacijose, kurios kelia
kančias. Stengiuosi visus jūsų
reikalus nešti savo širdyje ir
prisiminti savo kasdienėse Mišiose.



Šiomis ir daugeliu kitų aplinkybių
prisiminkime, kad Viešpats laimina
kryžiumi ir kad, kaip gausia patirtimi
tikino mūsų Tėvas, „Autentiška meilė
neša džiaugsmą: tokį, kurio šaknys
yra Kryžiaus pavidalo“ [18]. Be to,
puoselėdami brolystę, niekada
nesame vieni. Visi drauge – cor unum
et anima una – nešame saldžią
Viešpaties kryžiaus naštą, su vidiniu
įsitikinimu, kad galiausiai Jo jungas
yra švelnus ir Jo našta lengva (plg. Mt
11, 30). Išties, dažnai skaitėme ir
apmąstėme šiuos šv. Chosemarijos
žodžius, nuoširdžiai trokšdami juos
įgyvendinti: „Atsiduoti sielų
tarnystei, pamirštant save, yra taip
veiksminga, kad Dievas už tai
atlygina džiaugsmo kupinu
nuolankumu“ [19].

Šeimos gyvenimas

13. Didžioji dauguma jūsų negyvena
Dievo darbo centruose. Tačiau, kaip
rašo mūsų Tėvas, „visi, kurie



priklausome Opus Dei, mano vaikai,
esame viena šeima. Esame viena
šeima ne dėl to, kad gyvename kartu
po vienu stogu. Kaip ir pirmieji
krikščionys, esame cor unum et
anima una (Apd 4, 32) ir niekas Dievo
Darbe niekada negalės jausti
abejingumo kartėlio“ [20].

Kad didžioji dauguma Dievo Darbo
narių, kurie negyvenate centruose –
supernumerarijai ir asocijuotieji –
galėtų gauti ir prisidėti prie Opus Dei
namų šilumos, būtina, kad kai kurie –
numerarijos ir numerarijai – taip pat
ir materialiai kurtų ir puoselėtų
namų aplinką centrų buveinėse. Visi
vienaip ar kitaip esame tų namų
dalis. Be abejo, tos vietos labai
naudingos jose puoselėti ugdomąją
ir, apaštalinę veiklą ir t.t. Vis dėlto,
puikiai žinote, kad visa tai daroma ir
kai tokių būstinių nėra, ypač ten, kur
apaštalinė veikla dar tik įsibėgėja.



Pasitaiko, kad dėl darbo, sveikatos,
pareigų šeimos narių atžvilgiu ir
pan. kai kurioms numerarijoms ar
numerarijams patartina ar net
būtina negyventi centruose. Tai
neturėtų sumažinti jūsų atsakomybės
ir atsidavimo – kitokio, bet
konkretaus – puoselėti mūsų namų
aplinką.

14. Daugelyje šeimų įprasta, kad
kartu gyvena skirtingų kartų
(seneliai, tėvai, vaikai) ir skirtingų
charakterių žmonės. Be to, daugelyje
šeimų yra sunkesnių ar lengvesnių
lėtinių ligonių. Tiesa, dėl viso to
kartais gali būti sunkiau išlaikyti
šeimos vienybę. Tačiau taip pat tiesa,
kad jeigu vyrauja tikra meilė, šie ir
kiti sunkumai dažnai gali dar labiau
suvienyti šeimas.

Mano dukterys ir sūnūs, Dievo
Darbas yra labai didelė šeima,
kurioje yra įvairaus amžiaus ir būdo
žmonių, taip pat ligonių. Ačiū Dievui,



rūpestis ir meilė, su kuriais
rūpinamės ligoniais Namuose, yra
nuostabi tikrovė.

15. Kai kuriuose centruose pasitaiko
sunkių situacijų. Jei kartais
šeimyninis gyvenimas jus vargina,
nuoširdžiai ieškokite šio nuovargio
priežasties, kad ją išspręstumėte.
Pagalvokite, ar tai tik dėl
materialinių priemonių stokos, ar dėl
nuovargio, kurį gabūt kelia
atsidavimas ir rūpestis kitais. Galbūt
tai nutiko dėl meilės atšalimo. Net ir
minėtu paskutiniu atveju,
nesistebėkite ir nenusiminkite.
Raginu jus prašyti Dievo, su
paprastumu ir drąsa, kad jis
praplėstų jūsų širdį, padėtų jums
matyti Jį kituose, kad būtumėte
kupini džiaugsmo, kaip mokiniai,
pamatę prisikėlusį Viešpatį:
„Mokiniai nudžiugo, išvydę
Viešpatį“ (Jn 20, 20).



Kita vertus, kartais žmogaus būdą
paveikia kančios patirtis. Kartais tai
gali padėti suprasti žmogų ar jo
elgesį. Dievas giliai pažįsta kiekvieną
iš mūsų, taip pat ir skausmingas
vietas, ir meiliai žvelgia į mus visus.
Mokykimės iš Viešpaties taip žvelgti į
kiekvieną, suprasti kiekvieną –
kartoju –, pagalvoti apie save kitų
vietoje. „Kiek baimių ir pavojų gali
išsklaidyti tikra brolių meilė,
neįvardijama – antraip ji atrodytų
tarsi išniekinta – bet spindinti
kiekvienoje smulkmenoje!“ [21].

Niekada nepaliaukime dėkoti
Viešpačiui už šeimos namus, kuriuos
Jis mums dovanojo, su visa
praturtinančia asmenybių, socialinių
patirčių ir kultūrų įvairove. Jauskime
atsakomybę puoselėti toną ir aplinką,
pasižyminčią „kuo didžiausiu
taktiškumu tarpusavio santykiuose“ 
[22].

Bažnyčioje ir pasaulyje



16. Rūpestis broliškumu rodo, kad
Dievo Darbas, kaip Bažnyčios dalis,
yra Dievo šeima. Jei stengsimės vieni
kitus mylėti, suprasti, vieni kitiems
atleisti, tarnauti, šventųjų bendrystės
dėka tiesiogiai prisidėsime prie visų
tikinčiųjų ir visos žmonijos vienybės.
Šv. Chosemarija sakydavo, kad
„svarbiausias mūsų, kaip krikščionių,
apaštalavimas pasaulyje, geriausias
tikėjimo liudijimas, turėtų būti
pastangos prisidėti prie to, kad
Bažnyčioje pasklistų tikros meilės
dvelksmas. Jei nemokame iš tikrųjų
mylėti, jei esame linkę į kivirčus,
šmeižtus, pilni kerštingumo, nors ir
teigiame skelbiantys Gerąją
Evangelijos Naujieną, ką galėsime
patraukti į savo pusę?“ [23]. Prašau
Viešpaties, kad visada būtume
vienybės įrankiai savo pačių
namuose, Dievo Darbe, Bažnyčioje ir
visuomenėje.

Rūpestis broliškumu atneš šviesos ir
šilumos ir mūsų pasauliui, kuris



dažnai skendi tamsoje arba kenčia
abejingumo atšiaurumą. Mūsų
namai – asocijuotųjų,
supernumerarijų ir Dievo Darbo
centrai – turi būti „šviesūs ir
linksmi“. Atviri namai, kuriuose savo
vietą gali atrasti daugėlis žmonių,
taip pat ir tie, kuriems galbūt trūksta
būtent tos namų šilumos.
Krikščioniška šeima, kuri stengiasi
išlikti vieninga, kur kiekvienas, nors
ir turėtų trūkumų, yra pasirengęs
atleisti, mylėti, tarnauti, daugeliui
bus atskaitos taškas. Tokie buvo, yra
ir visada išliks būtent Nazareto
namai. Nepamirškime, ką mums
sakydavo šv. Chosemarija: „Šiai
šeimai mes priklausome“.

Broliškumo pavyzdys yra tiesioginis
apaštalavimas. Daugybė žmonių
pamatys mūsų tarpusavio meilę ir
galės sušukti, kaip matydami
pirmuosius krikščionis: „žiūrėkite,
kaip jie myli vieni kitus“ [24]; juos
patrauks ta krikščioniška meilė, toji



„meilė, kuri yra tam tikras
dalyvavimas begalinėje meilėje, kuri
yra Šventoji Dvasia“ [25].

* * *

17. Tuoj baigsiu, su jumis dar kartą
skaitydamas šiuos mūsų Tėvo
žodžius: „Širdį, mano vaikai,
atiduokite širdį tarnaudami vieni
kitiems. Kai meilė perskrodžia
Švenčiausiąją Jėzaus Širdį ir
Saldžiausiąją Marijos Širdį, broliška
meilė pasireiškia su visa savo
žmogiškąja ir dieviškąja jėga. Teikia
jėgų pakelti naštą, palengvina
sunkumus, užtikrina džiaugsmą
kovoje. Tai nėra kažkas perdėtai
saldaus. Tai stiprina sielos sparnus ir
leidžia kilti aukštyn; broliška meilė,
kuri neieško savo naudos (plg. 1 Kor
13, 5), įgalina skristi, kad šlovintume
Viešpatį mielo pasiaukojimo dvasia“ 
[26].

Su visa meile jus laimina



jūsų Tėvas

Roma, 2023 m. vasario 16 d.

[1] Pranciškus, Audiencija, 2017 m.
kovo 15 d.

[2] Šv. Chosemarija, Instrukcija, 1935
m. gegužė - 1950 m. rugsėjis, nr. 75.
Toliau tekstai, kuriuose autorius
nenurodytas, yra šv. Chosemarijos.

[3] Benediktas XVI, Homilija, 2005 m.
balandžio 24 d.

[4] Kalvė, nr. 454.

[5] Kelias, nr. 463.

[6] Šv. Grigalius Didysis, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

[7] 15 laiškas, nr. 169.



[8] Šv. Kiprijonas, De bono patientiæ,
nr. 15: PL 4, 631 C.

[9] 30 laiškas, nr. 28.

[10] Pastoracinis laiškas, 2019-11-01,
nr. 9.

[11] Šv. Jonas Auksaburnis, Comment.
in Matthaeum, Homilija XIX, nr. 7: PG
57, 283.

[12] Plg. Vaga, nr. 804.

[13] 15 laiškas, nr. 38.

[14] AGP, biblioteka, P01.

[15] Benediktas XVI, Enc. Deus
caritas est, nr. 18.

[16] 8 laiškas, nr. 4.

[17] Pranciškus, Enc. Laudato si’, nr.
228.

[18] Kalvė, nr. 28.

[19] 2 laiškas, nr. 15.



[20] 11 laiškas, nr. 23.

[21] Vaga, nr. 767.

[22] Instrukcija, 1934-04-01, nr. 63.

[23] Dievo bičiuliai, nr. 226.

[24] Tertulijonas, Apologeticum, 39:
PL 1, 471.

[25] Šv. Tomas Akvinietis, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] 1974-02-14 laiškas, nr. 23.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Be aiškaus autorių teisių turėtojo
sutikimo draudžiama viešai skelbti
visą dokumentą ar jo dalį)



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2023-m-
vasario-16-d-apie-broliskuma/

(2026-01-22)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2023-m-vasario-16-d-apie-broliskuma/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2023-m-vasario-16-d-apie-broliskuma/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2023-m-vasario-16-d-apie-broliskuma/

	Prelato laiškas (2023 m. vasario 16 d.) | Apie broliškumą

