
opusdei.org

Prelato laiškas (2022
m. kovo 19 d.) |
Ištikimybė

Šiame pastoraciniame laiške
Opus Dei prelatas apmąsto
ištikimybę Jėzui Kristui ir
ištikimybę Dievo Darbe pagal
šv. Chosemarijos mokymą.

2022-03-19

Turinys

Ištikimybė pašaukimui, ištikimybė
Jėzui Kristui

Apaštališka ištikimybė



Ištikimybė pašaukimui ir kasdienis
gyvenimas

Esminiai ir kintami gyvenimo Dievo
Darbe aspektai

Mieliausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Būkite ištikimi, verta!

1. Šiais šeimyniškos šilumos kupinais
žodžiais, įkvėptais senos dainos, šv.
Chosemarija mus drąsino būti labai
ištikimais. Dažnai prisimenu, kaip
1963 m. rugpjūčio 23 d. metiniame
vasaros kurse Pamplonoje, viename
susitikime su mūsų Tėvu tą dainą
dainavome kartu. Kai kurie
pastebėjo, kad, dainuojant šiuos
žodžius, mūsų Tėvas pusbalsiu
kartojo: „verta, verta“. Matėm, kad
tai buvo spontaniška jo gyvos
patirties išraiška. Rūpintis Dievo



Darbu buvo verta: tiek daug
pastangų, tiek daug kančios, tiek
daug sunkumų, ir tuo pat metu, tiek
daug džiaugsmo. Tikra ištikimybė
neatsiejama nuo džiaugsmo, net, jei ji
lydima skausmo. Tai džiugesys
Viešpatyje, kuris yra mūsų stiprybė
(plg. Neh 8, 10).

Ištikimybė – tai plati sąvoka, turinti
įvairių prasmių: „tikslumas arba
tiesumas ką nors darant“, „tiksli
teksto kopija“, „tikslus pareigos arba
pažado įvykdymas“ ir t.t. Ypač
svarbu suprasti ištikimybę kaip
susijusią su santykiais tarp žmonių,
suprantant ištikimybę jos giliausia
prasme – kaip meilę. „Ištikimybė
laike yra meilės vardas“ [1]. Tikra
meilė savo prigimtimi yra galutinė ir
ištikima, nors dėl žmogiško silpnumo
kartais gali suklupti.

Ištikimybė apima visas mūsų
gyvenimo sritis, kadangi paliečia visą
asmenį: protą, valią, jausmus,



santykius ir atmintį. Artėjant Dievo
Darbo įkūrimo šimtmečiui, kviečiu
jus stabtelėti ir, remiantis šv.
Chosemarijos tekstais, apmąstyti
kelis šios temos aspektus, išdėstytus
šiuose puslapiuose.

Ištikimybė pašaukimui, ištikimybė
Jėzui Kristui

2. Krikščioniškasis pašaukimas,
visomis savo unikaliomis formomis,
yra Dievo kvietimas į šventumą.
Dievas meiliai kviečia mus atsakyti
meile, tai santykis, kuriame Dievo
ištikimybė visuomet pirmesnė, nes
Viešpats yra ištikimas (2 Tes 3, 3; plg.
1 Kor 1, 9). „Mūsų ištikimybė tėra
atsakas į Dievo ištikimybę. Dievo,
kuris yra ištikimas savo žodžiui,
ištikimas savo pažadui“ [2].

Tikėjimas Dievo ištikimybe stiprina
mūsų viltį net tada, kai dėl žmogiško
silpnumo nepajėgiame būti visiškai
ištikimi mažmožiuose, o kartais gal ir
svarbesniuose dalykuose. Tuomet,



vedama Dievo malonės, ištikimybė
reiškia sugrįžti kaip sūnui palaidūnui
(plg. Lk 15, 11–32). „Ištikimybė Jėzui
Kristui reikalauja nuolatinio
budrumo, nes negalime remtis vien
savo silpnomis jėgomis. Turime
kovoti iki pat paskutinės mūsų
žemiškosios kelionės akimirkos, nes
toks yra mūsų pašaukimas“[3].

Turime ištikimai ieškoti vienybės su
Viešpačiu. Ieškome ir randame šią
vienybę savo darbuose, šeimoje,
kasdienybėje, visame kame... Tačiau
tobuliausiai ji atsiskleidžia
Eucharistijoje, Atgailos sakramente ir
maldoje. Be to, nesame vieniši.
Visuomet mums gali padėti kiti
žmonės, ypač asmeninis dvasinis
palydėjimas. Jauskime dėkingumą už
galimybę nuoširdžiai atverti sielą ir
gauti padrąsinimą bei patarimą
kelyje į gilesnę meilę Dievui. Juk kai
augame meilėje, ištikimybė tvirtėja:
„Pamilk Jį ir Jo nepaliksi“ [4].



3. Ištikimybė labiausiai pasireiškia
tada, kai ji pareikalauja pastangų ir
kančios. Čia vėl mus apšviečia mūsų
Motinos, ištikimosios Mergelės
Marijos, pavyzdys. „Tik nuoseklus
elgesys, kuris išlieka visą gyvenimą,
gali vadintis ištikimybe.
Apsireiškimo metu Marijos ištartas 
fiat, visiškai išsipildo tyliame fiat
kryžiaus papėdėje“ [5].

Dievui padedant, galime būti ištikimi
ir toliau žengti tapatinimosi su
Jėzumi Kristumi kelyje. Taip mūsų
mąstymas, meilės išraiškos, požiūris į
žmones ir pasaulį taps vis labiau kaip
Jo. Mums pavyks, jei nepailsdami
nuolat pradėsime iš naujo,
patirdami, kad „mūsų dieviškosios
įsūnystės suvokimas daro mūsų
atsivertimą džiugų“ [6]. Taip savo
gyvenimuose įprasminsime šv.
Pauliaus paraginimą filipiečiams: 
Būkite tokio nusistatymo kaip Kristus
Jėzus (Fil 2, 5).



4. Susitikimas ir vienybė su Jėzumi
Kristumi įvyksta Bažnyčioje. Ją
regime kaip Dievo Tautą, kuri
susideda iš daugybės tautų; savo
esme Ji yra Kristaus Kūnas, o savo
veikimu – sakramentas. Visa
išganymo malonė kyla iš Kristaus per
Bažnyčią, būtent todėl, kad Bažnyčia 
švenčia Eucharistiją, o Eucharistija 
ugdo Bažnyčią.

Tai, kad Bažnyčios nariais esame
mes, trapūs vyrai ir moterys, neturi
mažinti mūsų meilės Jai. Visuomet
turėkime minty, kad „tarp mūsų
esantis Kristus – štai kas yra
Bažnyčia. Dievas, kuris prisiartina
prie žmonių ir juos gelbėja, kuris
kviečia juos apreiškimu ir šventina
savo malone, kuris palaiko nuolatine
pagalba didesniuose ir mažesniuose
kasdienio gyvenimo mūšiuose“ [7].

Dėl to ištikimybė Kristui yra ir
ištikimybė Bažnyčiai. Joje siekiame
gyventi vienybėje su visais ir ją



puoselėti – ypač su vyskupais ir su
Romos popiežiumi – regimu tikėjimo
ir bendrystės pradu. Tegul mumyse
niekad neišblėsta mūsų Tėvo
troškimas: „Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam!“.

Ištikimybė Jėzui Kristui ir Bažnyčiai
mums taip pat reiškia ištikimybę
pašaukimui į Opus Dei – gyventi
dvasia, kurią gavome iš šv.
Chosemarijos, kuris buvo ir tebėra
tikrasis mūsų Tėvas Dievo Darbe. Jis
aiškiai tai išsakė viename iš savo
ankstyvųjų laiškų, skirtų visiems
savo vaikams: „Visa savo siela esu
dėkingas Viešpačiui, iš kurio kyla
kiekviena tėvystė danguje ir žemėje
(Ef 3, 15-16), už man patikėtą dvasinę
tėvystę. Padedamas Jo malonės, ją
priėmiau visiškai sąmoningai, aiškiai
suvokdamas, kad esu žemėje vien
tam, jog ją įvykdyčiau. Todėl myliu
jus tėvo ir motinos širdimi“ [8]. Būti
ištikimais šv. Chosemarijos sūnumis
ir dukterimis mums yra pašaukimo



kelias; juo eidami būsime ištikimais
Dievo sūnumis ir dukterimis
Kristuje.

Puikiai prisimename šiuos mūsų
Tėvo žodžius: „Dieviškasis
pašaukimas reikalauja iš mūsų
nepajudinamos, tvirtos, tyros,
džiaugsmingos, į svarstymus
nesileidžiančios ištikimybės
tikėjimui, tyrumui ir pašaukimo
keliui“ [9]. Dabar nesiplėsdamas tik
norėčiau pabrėžti džiaugsmą.
Ištikimybė, laisvas atsakas Dievo
malonei, yra ne tik džiaugsminga, bet
ir kupina geros nuotaikos. Kaip
mums pravartu prisiminti ir šiuos jo
žodžius! „Tame, kas žmogiška, kaip
palikimą noriu perduoti jums meilę
laisvei ir gerą nuotaiką“ [10].

5. Svarstant apie ištikimybę Dievo
Darbe, argi galima neprisiminti
palaimintojo Alvaro? Prisimenu 1974
m. vasario 19 d., kai tėvo Alvaro
nebuvo šalia, šv. Chosemarija apie jį



pasakė: „Norėčiau, kad sektumėte jo
pavyzdžiu daugelyje dalykų, bet
labiausiai – ištikimybėje <...> Jis
visuomet pasižymėjo neprilygstama
šypsena ir nepamatuojama
ištikimybe“ [11]. Dažnai atkreipiu
dėmesį į šiuos Biblijos žodžius: vir
fidelis multum laudabitur (Pat 28, 20:
„patikimą žmogų lydi gausi
palaima“), išraižytus ant vienų durų
staktos Villa Vecchia namuose.
Būtent tos durys veda į kabinetą,
kuriame daugelį metų dirbo pal.
Alvaras.

Dėkodamas už daugelio moterų ir
vyrų ištikimybę, ėjusių prieš mus
šiame pašaukimo kelyje, keliu į
Viešpatį savo sielą. Juk jie mums
paliko brangų to yra verta, apie kurį
užsiminiau šių puslapių pradžioje,
liudijimą.

Mūsų Tėvas sakydavo, kad
kiekvienas, kas nors trumpam
priartėja prie Dievo Darbo, visuomet



sulauks nuoširdaus dėmesio. Šią
nuostatą jis dar labiau taikė tiems,
kurie tam tikrą laiką priklausė Dievo
Darbui, o vėliau pasirinko kitus
kelius. Kiekvieno, kuris kada nors
jautėsi įskaudintas, nuoširdžiai
atsiprašome.

Apaštališka ištikimybė

6. Krikščioniškasis pašaukimas į
šventumą, į tapatinimąsi su Jėzumi
Kristumi, visada vienaip ar kitaip,
yra apaštališko pobūdžio
pašaukimas: „vidinio gyvenimo
neįmanoma atskirti nuo
apaštalavimo, kaip ir neįmanoma
Kristaus, Dievo ir Žmogaus, atskirti
nuo Kristaus Atpirkėjo“ [12].

Visais laikais, o mūsų dienomis tai
juntama itin aiškiai, pasaulis, dažnai
pats to nesuvokdamas, jaučia gilų
Dievo troškimą. Kaskart iš naujo
išsipildo tie pranašiški žodžiai: Tikrai
ateina dienos, tai Viešpaties Dievo
žodis, kai nusiųsiu badą į kraštą. Ne



duonos badą ar vandens troškimą, bet
Dievo žodžių badą (Am 8, 11).

Kaip daug kartų esame giliai apmąstę
tą įkvepiantį šv. Chosemarijos
paraginimą! „Brangieji, Jėzus mus
šaukia. Jis trokšta būti iškeltas: nebe
ant kryžiaus, bet visų kasdienių
žmonių užsiėmimų šlovėje, kad viską
patrauktų prie savęs (Jn 12, 32)“ [13].

Susidūrę su krikščioniško gyvenimo
sunkumais šiame pasaulyje: ateizmu,
abejingumu, reliatyvizmu,
materialistiniu natūralizmu,
hedonizmu, dažnai prisimename šv.
Jono žodžius: Nemylėkite pasaulio,
nei to, kas yra pasaulyje (1 Jn 2, 15). Ši
citata apibendrina tai, kas pasaulyje
prieštarauja Dievui, tai trejopas
geismingumas (plg. 1 Jn 2,16). Vis
dėlto pats pasaulis, kaip Dievo
kūrinys, yra geras: Dievas taip pamilo
pasaulį, jog atidavė savo viengimį
Sūnų, kad kiekvienas, kuris jį tiki,



nepražūtų, bet turėtų amžinąjį
gyvenimą (Jn 3, 16).

7. Siekime kaip mūsų Tėvas „karštai
mylėti pasaulį“ [14], nes tai yra ta
vieta, kur susitinkame su Dievu, bei
kelias link amžinojo gyvenimo.
Mylėkime tokia meile, kuri atmeta
supausaulėjimą: esame iš šio
pasaulio, bet nenorime būti
supasaulėję. Pavyzdžiui, gyvenimas
pagal neturto dvasią (ir tikrovę)
išlaisvina mus nuo daugybės pančių.
Ši pozityvi patirtis kviečia mus
atsiverti pasitikėjimo įkvepiančiai šv.
Pauliaus žiniai: viskas jūsų, bet jūs
patys – Kristaus, o Kristus – Dievo. (1
Kor 3,22-23). Santūrios ir asketiškos
gyvensenos liudijimas – tiek
šiandien, tiek visada – yra vienas iš
būdų tapti druska ir šviesa pasauliui,
kurį esame pašaukti perkeisti
Kristaus meile.

Viskas yra jūsų. Šios tikrovės
akivaizdoje džiaugiamės kartu su



kitais jų laime, mėgaujamės mus
supančiais gerais dalykais ir kartu
jaučiame asmeninę pareigą atsiliepti
į savo laikmečio iššūkius. Tuo pačiu
metu savo širdies gelmėse jautriai
jaučiame pasaulio pulsą – ypač
skaudžią karo tikrovę bei daugybės,
ypač silpniausių, žmonių didžiulius
poreikius ir kančias. Tačiau,
pabrėžiu, nepasiduokime
pesimizmui; priešingai – gaivinkime
tikėjimą Evangelijos gyvybingumu:
nes ji yra Dievo galybė išgelbėti
kiekvienam tikinčiajam (Rm 1,16).
Taip pat stiprinkime jį tokiomis
priemonėmis kaip malda,
apsimarinimu, Eucharistija ir darbu!
Tuomet mūsų žvilgsnis į pasaulį
išliks kupinas vilties.

Tikėjimas yra ištikimybės pamatas.
Tai ne tuščias pasitikėjimas savo
žmogiškomis jėgomis, o tikėjimas
Dievu, kuris yra vilties pamatas (plg.
Žyd 11,1). „Vilties pamatas yra Dievas
– ne koks nors Dievas, bet Dievas,



turintis žmogišką veidą ir mylėjęs
mus iki galo – kiekvieną atskirą
žmogų ir žmoniją kaip visumą“ [15].

Dar kartą įsiklausykime į mūsų Tėvo
žodžius: „Jeigu liksite ištikimi, jūsų
tylus ir nuolankus atsidavimas duos
vaisių, Viešpats jūsų rankomis darys
stebuklus. Ir tokiu būdu vėl pildysis
Luko evangelijos pasakojimas:
septyniasdešimt du sugrįžo ir su
džiaugsmu kalbėjo: „Viešpatie, mums
paklūsta net demonai dėl tavo vardo
(Lk 10,17)“[16].

Ištikimybė pašaukimui ir kasdienis
gyvenimas

8. Kiekvieno žmogaus gyvenime
kartkartėmis gali pasitaikyti
neeilinių aplinkybių. Tačiau gerai
žinome, kad vienybė su Viešpačiu – o
kartu ir mūsų apaštalinė misija – turi
būti įgyvendinama pirmiausia
kasdieniame gyvenime: šeimoje,
profesiniame darbe, draugystėje,
visuomeniniuose įsipareigojimuose…



„Tai pagrindinė susitikimo su
Kristumi vieta“ [17], taip mus mokė
tėvas Chavjeras viename iš savo
pirmųjų laiškų.

Viešpatį sutinkame dienos eigoje
tada, kai vertiname mažus dalykus.
Tai gali būti mažmožiai, detalės,
tačiau per jas galime išreikšti meilę
Dievui ir artimui. Pats Jėzus kalbėjo: 
Kas ištikimas mažmožiuose, tas
ištikimas ir didžiuose dalykuose, o kas
nesąžiningas mažmožiuose, tas
nesąžiningas ir dideliuose dalykuose
(Lk 16,10). Ištikimybė mažuose
dalykuose, kurią Viešpats
apdovanoja savo paties džiaugsmo
didybe (plg. Mt 25,21).

Iš savo patirties žinome, jog
ištikimybė mažuose dalykuose nėra
kažkoks menkavertiškumas, bet
atvirkščiai: „Atkaklumas mažuose
dalykuose iš Meilės yra
didvyriškumas“ [18]. Meilė suteikia
aukščiausią vertę visai žmogaus



veiklai. Ištikimybė – tai laikytis
įsipareigojimo iš meilės, o meilė
Dievui – tikroji laisvės prasmė. Tokia
dvasinė laisvė suteikia gebėjimą
mylėti tai, ką privalome atlikti, net jei
tai reikalauja aukos, ir tuomet patirti
tai, ką Jėzus mums pažadėjo: Imkite
ant savo pečių mano jungą ir
mokykitės iš manęs, nes aš romus ir
nuolankios širdies, ir jūs rasite savo
sieloms atgaivą. Mano jungas švelnus,
mano našta lengva (Mt 11, 29-30). Tai
paaiškina šv. Augustinas: „tas, kuris
myli, arba nejaučia sunkumo, arba
myli patį sunkumą (...). Mylinčiųjų
darbai niekad nebūna varginantys“ 
[19].

9. Gerai žinome, kad Dievo
ieškojimas ir meilė Jam yra
neatsiejami nuo meilės artimui ir
tarnystės kitiems, nes abu meilės
įsakymai yra neatskiriami. Per
brolišką meilę, kuri tvirtas
antgamtinio gyvenimo ženklas,
stipriname savo ištikimybę ir



prisidedame, kad kitų ištikimybė
būtų džiaugsmingesnė: Mes žinome,
jog iš mirties esame persikėlę į
gyvenimą, nes mylime brolius (1 Jn 3,
14). Su kokiu užsidegimu šv.
Chosemarija ragina mus gyventi
brolyste! „Iš širdies, mano vaikai, iš
širdies tarnaukite vieni kitiems. Kai
meilė transformuojasi Švenčiausioje
Jėzaus Širdyje ir Švelniausioje
Marijos Širdyje, broliška meilė
pasireiškia visa savo žmogiška ir
dieviška galia. Ji įkvepia pakelti
naštą, palengvina sunkumus,
užtikrina džiaugsmą kovoje. Tai ne
kažkas paviršutiniško, bet jėga,
stiprinanti sielos sparnus, kad ši
galėtų pakilti aukščiau. Broliška
meilė, atsisakydama
savanaudiškumo, suteikia sparnus
šlovinti Viešpatį džiaugsminga
pasiaukojimo dvasia [20].

Atsižvelgdami į tai, kokią vietą mūsų
kasdieniame gyvenime užima
darbas, galėtume susimąstyti ir



asmeniškai savęs paklausti apie
daugybę aspektų, slypinčių tame
pasakyme: „pašventinti savo darbą,
šventėti darbe, savo darbu
pašventinti kitus“ [21]. Dabar kviečiu
susimąstyti, kaip iš tikrųjų darbą
paversti malda, o ne apsiriboti tik
pavienėmis pamaldumo akimirkomis
darbo metu. Mūsų Tėvas mums tai
aiškino daugybe būdų. „Atlikite savo
darbą suvokdami, kad Dievas į jį
žvelgia: laborem manuum mearum
respexit Deus (Pr 31,42). Todėl mūsų
darbas privalo būti šventas ir Jam
tinkamas: ne vien kruopščiai atliktas,
bet ir atliekamas su moraline dorove,
garbingumu, kilnumu, lojalumu ir
teisingumu. Taip jūsų profesinis
darbas bus ne tik geras ir šventas, bet
ir taps tikra malda“ [22].

Dirbdami dažnai patiriame ir savo
ribotumą bei trūkumus. Nepaisant
to, jei stengsimės gyventi suvokdami
tą „Dievas į mus žvelgia“, tuomet
galėsime išgirsti mums skirtus, šv.



Pauliaus žodžius: žinokite, kad jūsų
triūsas ne veltui Viešpatyje (1 Kor 15,
58). Arba kaip mūsų Tėvas
apibendrindavo: „niekas nenueina
veltui“.

Esminiai ir kintami gyvenimo Dievo
Darbe aspektai

10. Asmeninė ištikimybė pašaukimui
Dievo Darbe visuomet yra susijusi ir
su ištikimybe pačiai institucijai –
tokiai, kokios jos nuo pat pradžių
norėjo Dievas ir kaip ją perteikė
įkūrėjas.

2016 m. tėvas Chavjeras mums
priminė šiuos šv. Chosemarijos
žodžius: „Kaip asmens tapatybė
išlieka per įvairius augimo etapus –
vaikystę, paauglystę, brandą, – taip ir
mūsų asmeninis vystymasis nuolat
kinta, kitaip būtume tarsi mirę.
Nekintamas išlieka branduolys,
esmė, dvasia, tačiau keičiasi
kalbėjimo ir veikimo būdai – tuo pat
metu seni ir nauji, visada šventi“ [23].



Komentuodamas šį tekstą, suvokiau,
kad būtent asmeninis apaštalavimas
– pagrindinis Dievo Darbo veiklos
laukas – ir pastangos krikščioniškai
formuoti profesinį gyvenimą,
visuomenines institucijas bei
socialines struktūras yra tos sritys,
kuriose siekiame rodyti iniciatyvą ir
kūrybiškumą. Visa tai darome tam,
kad užmegztume nuoširdžią
draugystę su kuo daugiau žmonių ir
skleistume Evangelijos šviesą
visuomenėje. Ta pati iniciatyva ir
kūrybiškumas ragina mus ieškoti
naujų apaštalavimo veiklų beribėje
jūroje, kurią mums atveria Opus Dei
dvasia.

11. Šis kūrybiškumas gali būti
suprantamas kaip viena iš
vadinamosios dinamiškos arba 
kūrybinės ištikimybės apraiškų. Tai
ištikimybė, kuri atmeta tiek
paviršutinišką permainų siekį, tiek a
priori neigiamą požiūrį į bet kokią
tikrą ar tariamą naujovę. „Per savo



pašaukimą esame kviečiami būti ten,
kur gimsta teisingi visuomenės
pokyčiai, o kiekvienos epochos
pažanga mums tampa sava“ [24]. Todėl
nuoširdžiai siekime suprasti ir
dalytis šiandienos žmonių
troškimais. Tačiau tuo pat metu
nesivaikykime kiekvienos mados ar
įpročio – net jei jie atrodo šiuolaikiški
ir paplitę – jei jie prieštarauja
dvasiai, kurią mums perdavė Dievas
per mūsų įkūrėją, ar neatitinka
šeimyniškos dvasios, būdingos Dievo
Darbui. Šia prasme, „jums niekada
nereikės prisitaikyti prie pasaulio,
nes mes esame jo dalis; taip pat
nereikės vytis žmogiškojo progreso,
nes mes – jūs, mano vaikai – kartu su
kitais pasaulio žmonėmis savo
kasdieniu darbu kuriame šį
progresą“ [25].

Taip pat svarbu atkreipti dėmesį, kad
dėl sprendimų, kurie priimti dėl viso
Dievo Darbo (pavyzdžiui, tai, kas
susiję su dvasinio ugdymo



priemonėmis: rateliais,
meditacijomis, rekolekcijomis ir
pan.), logiška manyti, jog galutinis
vertinimas dėl galimų pokyčių
priklauso Prelatui kartu su
generalinės tarybos ir centrinės
asesorijos nariais. Kita vertus, tokio
pobūdžio pokyčiai gali būti susiję su
Dievo Darbo dvasia, todėl juos reikia
svarstyti itin atidžiai. Iš savo pusės –
nebijokite siūlyti apaštališkų idėjų
tiems, kurie vadovauja apaštalinei
veiklai. Išsaugodami iniciatyvumo ir,
sykiu, vienybės dvasią, nepailsdami
irkluokime kartu, trokšdami
daugeliui žmonių perteikti
Evangelijos džiaugsmą. Būkime tikri,
kad „nesame vieni vykdydami Dievo
Darbą, nes pasitikime ne vien savo
menkomis jėgomis, bet Viešpaties
galia ir stiprybe“ [26].

12. Kiekvieno mūsų asmeninė
ištikimybė ir visų atsakomybė
saugoti bendruomeninę ištikimybę,
nepaisant asmeninių ribotumų, su



Dievo malone leis mums prisidėti
prie Dievo Darbo tęstinumo
skirtingais istoriniais laikotarpiais ir
prie ištikimybės ištakoms. Kalbama
apie esminį tęstinumą tarp praeities,
dabarties ir ateities, būdingą
kintančiai tikrovei. 2015 m. tėvas
Chavjeras ragino melsti šv.
Chosemariją, kad Opus Dei 2028 m.
spalio 2-ąją pasiektų su tokiu pat
dvasios veržlumu ir gaiva, kokią
1928 m. spalio 2-ąją skleidė mūsų
Tėvas.

Taip, Dievo gailestingumui veikiant,
galės išsipildyti tai, ką regėjo šv.
Chosemarija: „Regiu Opus Dei,
žengiantį per šimtmečius, amžinai
jauną, kilnų, gražų ir vaisingą,
saugantį Kristaus taiką, kad ją
priimtų visas pasaulis. Prisidėsime
prie to, kad visuomenėje būtų
pripažįstamos žmogaus, šeimos ir
Bažnyčios teisės. Mūsų veikla
prisidės prie to, kad mažėtų
brolžudiška neapykanta ir



nepasitikėjimas tarp tautų, o mano
dukterys ir sūnūs – fortes in fide (1 Pt
5,9), tvirti tikėjime – mokės patepti
visas žaizdas Kristaus meile –
švelniausiu balzamu“ [27].

Meldžiu, kad mūsų nuolatinį
ištikimybės atnaujinimą lydėtų
Šventoji Marija, Ištikimoji Mergelė, ir
šventasis Juozapas. Su visa meile jus
laimina

jūsų Tėvas

Roma, 2022 m. kovo 19 d.

[1] Benediktas XVI, Prakalba, 2010 m.
gegužės 12 d.

[2] Pranciškus, Homilija, 2020 m.
balandžio 15 d.

[3] Šv. Chosemarija, Laiškas, 1973 m.
kovo 28 d., 9.



[4] Kelias, 999.

[5] Šv. Jonas Paulius II, Homilija, 1979
m. sausio 26 d.

[6] Kristus eina pro šalį, 64.

[7] Kristus eina pro šalį, 131.

[8] Laiškas, 1973 m. gegužės 6 d., 23.

[9] Laiškas, 1931 m. kovo 24 d., 43.

[10] Laiškas, 1954 m. gegužės 31 d., 22.

[11] Šv. Chosemarija, Užrašai iš šeimos
susitikimo, 1974 m. vasario 19 d.

[12] Kristus eina pro šalį, 122.

[13] Instrukcija, 1934 m. balandžio 1 d.,
1.

[14] Pokalbiai, 118.

[15] Benediktas XVI, enciklika Spe
salvi, 31.

[16] Laiškas, 1930 m. kovo 24 d., 23.



[17] Javier Echevarría, Pastoracinis
laiškas, 1995 m. lapkričio 28 d., 16.

[18] Kelias, 813.

[19] Šv. Augustinas, De bono viduitatis,
21, 26.

[20] Laiškas, 1974 m. vasario 14 d., 23.

[21] Kristus eina pro šalį, 45.

[22] Laiškas, 1948 m. spalio 15 d., 26.

[23] Laiškas, 1957 m. rugsėjo 29 d., 56.

[24] Laiškas, 1950 m. vasario 14 d., 21.

[25] Laiškas, 1932 m. sausio 9 d., 92.

[26] Javier Echevarría, Pastoracinis
laiškas, 1995 m. lapkričio 28 d., 11.

[27] Laiškas, 1933 m. liepos 16 d., 26.



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Pro manuscripto)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2022-03-19-

istikimybe/ (2026-01-20)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2022-03-19-istikimybe/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2022-03-19-istikimybe/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2022-03-19-istikimybe/

	Prelato laiškas (2022 m. kovo 19 d.) | Ištikimybė

