
opusdei.org

Prelato laiškas (2020
m. spalio 28 d.) |
Apie pašaukimą

Šiame naujame pastoraciniame
laiške mons. Fernando Ocáriz
apmąsto Opus Dei dvasią ir
atsidavimo Dievo Darbe
bruožus pagal skirtingas
asmenines aplinkybes.

2020-10-28

Mylimiausieji, tesaugo Viešpats mano
dukteris ir sūnus!

(1) Artėjant Dievo Darbo gimimo
šimtmečiui, žvelgdamas į plačią



apaštalinę panoramą, kurią Viešpats
mums rodo, norėjau, kad
neskubėdami ir giliai apmąstytume
šv. Josemaríos mokymą, kaip
kiekvienai ir kiekvienam iš mūsų
sukonkretinamas visuotinis
krikščioniškas pašaukimas į
šventumą. Nuo pat pradžių mūsų
Tėvas suprato, kad pašaukimo
visuotinumas reiškė meilės Dievui ir
artimui pilnatvės galimybę, taip pat
ir pasaulio viduryje; realiame mūsų
pasaulyje, su jo spindesiu bei
šešėliais.

I. Pašaukimo dovana

Aukščiausia malonė

(2) Dievas išsirenka ir kviečia visus:
„Mus išsirinkdamas jame prieš
pasaulio sukūrimą, kad būtume
šventi ir nesutepti jo akivaizdoje“ (Ef
1, 4). Sąmoningumas ir atsakomybė
už šią dovaną, kurią puoselėjame su
sielos jaunatve, mus skatins prisidėti
prie pasaulio pašventinimo.



Bendrystėje su visais Bažnyčioje,
stenkimės dosniai atsiliepti į mums
skirtą krikščioniško pašaukimo
įgyvendinimą Dievo Darbe.

Supraskime, koks didingas šis
pašaukimas, kuris pripildo mūsų
kelią šiame pasaulyje amžinybės
perspektyvos, nepaisant mūsų
ribotumo ir klaidų bei sunkumų,
kuriuos sutinkame keliaudami –
„nepaisant visų tų nepaisant“, kaip
sakydavo mūsų Tėvas.

Šv. Josemaría kalbėdavo apie
„aukščiausią pašaukimo malonę“,
kuri yra ne kurios nors akimirkos, o
nuolatinė malonė. „Tai naujas
žvilgsnis į gyvenimą (…), tarytum
mumyse įsižiebtų šviesa“; tai yra ir
„slėpiningas impulsas“, „gyvybinga
jėga, užliejanti mus tarytum lavina“ 
[1]. Trumpai tariant, tai yra malonė,
kuri apglėbia visą mūsų gyvenimą ir
pasireiškia kaip šviesa ir jėga. Šviesa,
įgalinanti matyti kelią, kurio Dievas



mums nori; ir jėga, kad būtume
pajėgūs atsiliepti į kvietimą, atsakyti
„taip“ ir eiti šiuo keliu.

Viename iš savo laiškų mūsų Tėvas
rašo, kad „pašaukimą lemia tik Dievo
malonė – kaip pagrindinė priežastis –
bei asmens dosnumas, sužadintas
šios malonės“ [2]. Viešpats visada
nori, kad mūsų laisvė – kartu su
malone, kuri neatima laisvės, o ją
patobulina – turėtų esminę reikšmę
mūsų atsakui ir, dėl to, konkrečiam
pašaukimo pavidalui. Laisvė, kuri
dera su patarimais žmonių, kurie gali
ir privalo padėti atpažinti
pašaukimą.

Ta pati dvasia

(3) Visi Dievo Darbe, kiekvienas savo
asmeninėmis aplinkybėmis, turime
tą patį pašaukimą – kvietimą būti ir
daryti Opus Dei – su ta pačia dvasia,
ta pačia apaštališka misija, tomis
pačiomis priemonėmis.



Visi turime tą pačią dvasią, kuri mus
skatina pašventinti eilinį gyvenimą ir
ypač darbą. „Žemėje nėra kilnaus
žmogaus darbo, kurio nebūtų galima
sudievinti, kurio negalima
pašventinti. Nėra tokio darbo, kurio
neturėtume pašventinti ir padaryti
pašventinančiu“ [3]. Ši dvasia skatina
mus ieškoti vienybės su Dievu tame,
su kuo susiduriame kiekvieną mūsų
gyvenimo akimirką. Todėl darbo
pašventinimas yra ašis, aplink kurią
sukasi – kartu su atsiliepimu į
malonę – mūsų pastangos siekti
šventumo, susitapatinti su Jėzumi
Kristumi.

Visa tai reiškia mokėti teigiamai
žvelgti į visas žemiškas tikroves,
kurias mums dovanojo Dievas.
Mylime šį pasaulį, nors ir žinome,
kas jame prieštarauja gėriui (plg. 1 Jn
2, 15). Dalinamės su šiuo pasauliu jo
rūpesčiais, ir jeigu jo džiaugsmai
paprastai mums padeda jį mylėti,
liūdesys turėtų skatinti mylėti dar



labiau. Kokią paguodą ir
atsakomybės jausmą teikia šie šv.
Pauliaus žodžiai: „Viskas jūsų, bet jūs
patys – Kristaus, o Kristus – Dievo“ (1
Kor 3, 22–23).

Ir jeigu darbo pašventinimas yra
mūsų šventumo ašis, dieviškosios
įsūnystės suvokimas yra pagrindas.
Įsūnystė, kuri per pašvenčiamąją
malonę yra mūsų įvadas į
Švenčiausiosios Trejybės dieviškąjį
gyvenimą – esame Tėvo vaikai
Sūnuje Šventosios Dvasios veikimu.
„Krikšto malone tapome Dievo
vaikais. Dėl šio laisvo Dievo
sprendimo, prigimtinis žmogaus
orumas buvo nenusakomai iškeltas,
ir jeigu nuodėmė sunaikino šį
stebuklą, Atpirkimas jį atstatė dar
nuostabiau, suteikdamas dar
glaudesnę dalininkystę Žodžio
dieviškojoje sūnystėje“ [4].

Būdama pagrindas, dieviškoji
įsūnystė nulemia visą mūsų



gyvenimą – skatina mus melstis su
Dievo vaikų pasitikėjimu, gyventi su
Dievo vaikų laisvumu, mąstyti ir
spręsti su Dievo vaikų laisve, priimti
skausmą ir kančią su Dievo vaikų
ramybe, vertinti tai, kas gražu, kaip
tai dera Dievo vaikui. Iš tiesų,
dieviškoji įsūnystė „pasireiškia
visomis mintimis, visais troškimais,
visais jausmais“ [5]. Ir neišvengiamai
išsiskleidžia brolyste. „Pati Dvasia
liudija mūsų dvasiai, kad esame
Dievo vaikai“ (Rom 8, 16). Šis
liudijimas mumyse yra dukters ir
sūnaus meilė Dievui [6], teikianti
brolišką meilę. „Kiti semiasi iš kitų
šaltinių. Mums ši žmogaus orumo ir
brolystės versmė yra Jėzaus Kristaus
Evangelija“ [7].

Mūsų dvasinio gyvenimo centras ir
šaknis yra Eucharistinė Auka. Nes
objektyviai žvelgiant, „kada tik ant
altoriaus atnašaujama kryžiaus auka,
kuria „jau yra paaukotas mūsų
velykinis Avinėlis, Kristus“ (1 Kor 5,



7), vykdomas mūsų atpirkimo
darbas“ [8].

Tačiau tam, kad ir subjektyviai
gyvenimo centras būtų Eucharistija,
būtinas asmeninis kiekvieno asmens
atsakas į malonę: „Pastangos
pasiekti, kad Šventoji Altoriaus Auka
taptų tavo vidinio gyvenimo centru ir
šaknimi, kad visa diena virstų
liturginiu aktu, – tavo išklausytų
Mišių tąsa ir pasirengimu
artėjančioms – per trumpas karštas
maldas, Švenčiausiojo aplankymus,
savo profesinio darbo ir šeimos
gyvenimo aukojimo aktus“ [9].

Iš krikščioniško gyvenimo
eucharistinio centro kyla ir
apaštalinės misijos plėtra ir
veiksmingumas: „Jeigu tavo minčių ir
vilčių centras yra Tabernakulyje,
sūnau, kokie gausūs šventumo ir
apaštalavimo vaisiai!“ [10]

Ta pati apaštališka misija



(4) Visi turime tą pačią apaštališką
misiją, esame lygiai tiek pat pašaukti
pašventinti save ir prisidėti prie
Bažnyčios misijos krikščioniškai
perkeičiant pasaulį; mūsų atveju,
gyvenant Opus Dei dvasia. Savita
Dievo Darbo misija teisingai
suprantama tik kaip didžiosios
Bažnyčios misijos dalis, kurioje „visi
esame pašaukti aiškiai liudyti kitiems
išganingąją Viešpaties meilę –
Viešpaties, kuris, nepaisydamas
mūsų netobulumo, siūlo savo
artumą, savo Žodį, jėgą ir prasmę
mūsų gyvenimui“ [11].

Tik Bažnyčioje, mistiniame Kristaus
Kūne, sukaupiame jėgų vaisingai
tarnauti savo laiko pasauliui. Todėl,
kad ir turėdami trūkumų, su visų
laikų ir vietų Bažnyčia dalinamės
siekiais, rūpesčiais ir kančiomis.
Kiekvienai ir kiekvienam turi tapti
savas šis šv. Pauliaus nusistatymas:
„Jei kas silpsta, ar aš nesilpstu? Jei



kas piktinasi, ar aš nedegu
apmaudu?“ (2 Kor 11, 29).

(5) Apaštališkoji misija neapsiriboja
keletu apibrėžtų veiklų, nes iš meilės
Jėzui Kristui viską galime paversti
krikščioniška tarnyste kitiems.
Kiekvienas visiškai įgyvendina Dievo
Darbo misiją savo paties gyvenimu –
savo šeimoje, darbo vietoje,
visuomenėje, kurioje gyvena, tarp
savo draugų ir pažįstamų. Taip
tampa suprantama, kodėl šv.
Josemaría nuolat primindavo, kad
Dievo Darbe visada turi būti
teikiama „pirminė ir pamatinė
svarba apaštališkam asmens
spontaniškumui, laisvai ir atsakingai
iniciatyvai, vedamai Dvasios
veikimo; ne organizacinėms
struktūroms“ [12]. Taigi, pagrindinis
Dievo Darbo apaštalavimas yra
draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimas, kurį kiekviena ir
kiekvienas įgyvendina asmeniškai.



Viso to šviesoje visapusiškiau
suprantame, kuria prasme „visos
apaštališkos užduotys ir priemonės
joms įgyvendinti yra onus et honor,
visų našta ir garbė: numerarijų,
asocijuotųjų ir supernumerarijų, taip
pat ir rėmėjų“ [13]. Vykdome
apaštališkąją misiją per šventųjų
bendravimą, visi kartu, kad ir kur
bebūtume. Todėl, kreipdamasis į
visus Bažnyčios narius, šv. Josemaría
primena, kad „jeigu imsimės
tinkamų priemonių, tapsime
pasaulio druska, šviesa ir raugu –
tapsime Dievo paguoda“ [14].

Tos pačios priemonės

(6) Kristus yra kelias, kad
įgyvendintume savo misiją. Kad jį
sektume kaip mokiniai ir apaštalai,
visi Opus Dei turime tas pačias
priemones: tas pačias normas ir
papročius, tuos pačius dvasinio ir
doktrininio ugdymo užsiėmimus.
Priklausomai nuo asmeninių



aplinkybių, jas įgyvendiname vienaip
ar kitaip, bet jų visuma savo esme
visada ta pati.

Dera neužmiršti, kad tai priemonės ,–
o ne tikslai, – kurios padeda, su Dievo
malone, puoselėti kontempliatyvų
gyvenimą žmogiškųjų siekių
sukūryje, stiprinantis gyvenimo
Kristuje pertekliumi, kurį mus teikia
sakramentai, ypač Šventoji
Eucharistija.

Pamaldumo praktikos yra dalis
meilės santykio, kuris apima visą
mūsų gyvenimą ir teikia asmeninę
bendrystę su Jėzumi Kristumi. Tai
akimirkos, kur Dievas laukia mūsų,
kad praturtintų mūsų gyvenimą
savuoju. Pastangos jas įgyvendinti
mus daro laisvesnius, nes
„šventumas pasižymi atpalaiduotų
raumenų lankstumu (…). Šventumas
nėra kietas kaip kartonas – geba
šypsotis, nusileisti, palaukti. Tai yra



gyvenimas – antgamtinis gyvenimas“
[15].

Tuo būdu, pasitikėdami Dievo
gailestingumu, stengsimės gyventi
ieškodami meilės tobulumo pagal
Dievo mums dovanotą dvasią. Būti
šventais – nereiškia daryti daugiau
arba atitikti kokius nors
reikalavimus, kuriuos patys sau
nusistatėme lyg užduotį. Kelias į
šventumą, kaip mums primena šv.
Paulius, yra atsakas į Šventosios
Dvasios veikimą, kol mumyse
išryškės Kristus (plg. Gal 4, 19).

Vienybė ir įvairovė

(7) Mūsų Tėvas matė Dievo Darbo
veiklą kaip „vientisą audeklą“,
susidedantį iš skirtingų būdų gyventi
tuo pačiu pašaukimu. Todėl nuolat
kartojo, kad Dievo Darbe nėra nei
klasių, nei pirmaeilių ar antraeilių
narių – nei dėl skirtingų būdų
gyventi pašaukimu, nei dėl skirtingo
profesinio darbo pobūdžio. Kaip kad



nutinka su kiekviena antgamtinio
pobūdžio tikrove, svarbiausia yra tai,
ko neįmanoma įvertinti šioje žemėje,
– atsakas į Dievo meilę.

Šv. Josemaría nusakydavo šią
pašaukimo vienovę tvirtindamas,
kad yra „tik vienas dieviškas
pašaukimas, tik vienas dvasinis
reiškinys, kuris lanksčiai prisitaiko
prie asmeninių kiekvieno aplinkybių
bei savitos padėties. Pašaukimo
tapatumas reiškia, kad atsidavimas
yra toks pats, logiškose įvairių
asmeninių aplinkybių nulemtose
ribose“ [16].

Suprantama, kad vienybė ir įvairovė
Dievo Darbe apima ir tai, susiję su
vyrų ir moterų atšakomis – tai
dvasios, apaštališkosios misijos bei
priemonių vienybė, kartu atskiriant
vyrų ir moterų veiklas. Be to, tarp
vyrų ir moterų, visam Dievo Darbui
bendruose reikaluose, esama
vadovavimo vienybės centriniame ir



regioniniame lygmenyse. Vyrų ir
moterų atšakų valdymo institucijos
pasižymi tokiomis pačiomis
iniciatyvos galimybėmis ir
atsakomybe. Atitinkamais teisės
numatytais atvejais, šios institucijos
turi tokias pačias galimybes priimti
arba atmesti prelato arba,
regionuose, regiono vikaro
pasiūlymus.

Visu savo gyvenimu

(8) Gali atrodyti, kad kai kurie
asmenys pasižymi didesniu
atsidavimu Dievo Darbo misijai nei
kiti. Taip nėra. Visi gyvena su tokiu
pačiu atsidavimu, kadangi būti ir
daryti Opus Dei nėra vien tiktai, nei
visų pirma, prisidėti prie kokių nors
užduočių ar korporatyvinio
apaštalavimo veiklų. Pašaukimas ir
atitinkama misija apima visą mūsų
gyvenimą, o ne tik kurią nors jo dalį;
visas gyvenimas yra galimybė ir



būdas susitikti su Jėzumi Kristumi
bei apaštalauti.

Būtent šia tema šv. Josemaría rašė,
kad mūsų pašaukimas išreiškia
„visaapimantį atsiliepmą į
pašaukimą, nes – kad ir koks būtų
visuomeninis asmens statusas –
visiškai atsidedama darbui bei
ištikimam savos padėties pareigų
vykdymui vadovaujantis Opus Dei
dvasia. Tad atsiduoti Dievui Jo Darbe
nereiškia imtis eilės kokių nors
veiklų ar skirti didesnę ar mažesnę
savo gyvenimo dalį vieniems geriems
darbams, apleidžiant kitus. Opus Dei
tampa viso mūsų gyvenimo
pagrindu“ [17]. Visaapimantis
atsiliepimas į pašaukimą, viską
aprėpiantis mūsų gyvenime, su
atsidavimo pilnatve, nes visame
kame esama Dievo kvietimo mylėti Jį
ir tarnauti kitiems, su meile, kuri yra
vidinė laisvė. Todėl, kaip komentavo
tėvas Alvaras, „Dievo Darbas
reikalauja didelio lankstumo –



egzistuoja taisyklių minimumas, nes
tai būtina; tačiau minimumas, kad
raidė neužmuštų dvasios – Littera
enim occidit, spiritus autem vivificat
(2 Kor 3, 6) [18].

(9) Šio laiško puslapiais norėjau
paraginti jus atnaujinti padėką
Viešpačiui už pašaukimo dovaną.
Džiaugsmo kupiną padėką, ne tik dėl
Dievo Darbo grožio, apmąstant, kokio
jo visumoje nori Dievas, bet taip pat
kiekvienai ir kiekvienam žvelgiant,
kaip šis grožis vis ryškėja
asmeniniame būde, kuriuo
kiekvienas Prelatūros tikintysis –
numerarijai – kalbant apie moteris,
taip pat ir numerarijos augziliarės, –
asocijuotieji, supernumerarijai arba
Šventojo Kryžiaus kunigų draugijos
nariai – gyvena visiems tuo pačiu
pašaukimu.

Šiame kontekste norėjau pakartoti
tai, ką jums rašiau prieš keletą
mėnesių – asmeninė savo ar kitų



silpnumo patirtis, palyginus su
nuostabiu krikščioniško tikėjimo ir
Dievo Darbo dvasios teikiamu
pasiūlymu, neturi vesti mūsų prie
nusiminimo. Net jeigu atstumas tarp
idealo ir skurdžios mūsų gyvenimo
tikrovės nuvilia, būkime tikri, kad su
Šventosios Dvasios malone kiekvieną
dieną galime pradėti iš naujo [19].

II. Pašaukimas į Dievo Darbą
numerarijumi arba numerarija

(10) „Dievo Darbo širdyje
numerarijai – pašaukti ypatingai
tarnystės misijai – geba save
paguldyti po savo brolių ir seserų
kojomis, kad padarytų jiems mielą
šventumo kelią; kad jais rūpintųsi
visose sielos bei kūno reikmėse; kad
pagelbėtų sunkumuose ir, savo
atsidavimo auka, įgalintų vaisingą
visų apaštalavimą“ [20]. Tuo būdu
numerarijai dovanoja gyvybę savo
broliams ir seserims – jų darbo
„palaikant visuose judrią ir budrią



dvasią pasekmė yra nuostabi
brolystės ir vienybės tikrovė“ [21].

Numerarijų atveju pašaukimas į
Opus Dei yra nulemtas apaštalinio
celibato dovanos ir visiško
pasirengimo ugdymo užduotims bei
apaštaliniams darbams. Šis
pasirengimas, suprantamas ir
įgyvendinamas kaip ypatinga
tarnystės kitiems misija, yra
puoselėjamas tuo, kad numerarijai
paprastai gyvena Dievo Darbo
centruose. Be abejo, gali pasitaikyti
įvairių aplinkybių, dėl kurių būtų
tikslinga gyventi kitur. Tačiau tas
nepaveikia nei numerarijų tapatumo,
nei misijos, nes jie niekada
neužmiršta tarnaujantys visiems
kitiems, kad ir kur begyventų.

Pasirengusi širdis

(11) Numerarijų pasirengimas
tarnauti kitiems reiškia tikrą širdies
pasirengimą – veiksmingą laisvę
gyventi tik Dievui ir, vardan Jo,



kitiems, kartu puoselėjant troškimą
imtis visų užduočių, kurių prireiktų
Dievo Darbui.

Vieniems tai reikš prisidėti prie
ugdymo veiklų bei apaštalinių darbų,
tuo pačiu atsidedant profesiniam
darbui pagal kiekvieno gabumus,
išsimokslinimą bei polinkius, kad ten
neštų Evangelijos džiaugsmą. Kitiems
– atsidėti profesiniam darbui Dievo
Darbo centrų administracijoje arba
ugdymo, vadovavimo bei
apaštališkoje veikloje.

Kita vertus, pasirengimas
neapsiriboja pasyviu nusistatymu
daryti tai, ko prašoma, tačiau yra
įgyvendinamas, kai apgalvojame,
kokius talentus mums suteikė Dievas,
kad galėtume jais pasitarnauti
apaštališkoje misijoje; su iniciatyva
užbėgame už akių, pasisiūlome. Tad
pasirengimas nėra sustabarėjimas;
priešingai, tai nuolatinis troškimas
judėti Dievo žingsniu.



Tikslinga suprasti ir gyventi su
visišku pasirengimu, suprantant tai
kaip laisvę, neturint kitų saitų nei
meilė (tai reiškia neprisirišti prie tam
tikro darbo, gyvenamosios vietos ir
pan., nors ir nepaliaujant būti savos
aplinkos dalimi). Tai, kas mus
išlaisvina, yra ne išorinės aplinkybės,
o meilė, kurią puoselėjame širdyje.

Kaip šios savitos tarnystės apraišką,
mūsų Tėvas numatė, kad Opus Dei
valdymo darbas patikėtas
numerarijoms ir numerarijams.
Atsidėjimas šiems darbams yra
būtinas, kad būtų palaikomas
visumos gyvybingumas. Žinoma,
būtų klaidinga galvoti, kad labiau
pasirengę asmenys daugiau daro
Opus Dei atsidėdami valdymo arba
ugdymo darbams. Apie tai tėvas
Javieras rašė viename savo laiškų:
„Nėra kitos išeities – kai kurios mano
dukterys ir kai kurie sūnūs apriboja
savo profesinę veiklą – arba netgi ją
visiškai apleidžia, bent laikinai, – kad



galėtų padėti savo broliams ir
seserims dvasiniame gyvenime ir
vadovaudami apaštaliniams
darbams“ [22].

Mūsų Tėvas daugelyje vietų kalba
apie šį vidinį nusistatymą,
pavyzdžiui: „Visi numerarijai,
turėdami dievišką pašaukimą, turi
atsiduoti Viešpačiui tiesiogiai ir
betarpiškai lyg deginamoji auka, turi
atiduoti viską, kas jų: visą savo širdį,
besąlygiškai visas veiklas, savo turtą,
savo garbę“ [23]. Kalba eina apie
laisvą atsidavimą daryti Dievo
Darbą, imtis visų veiklų, kad ir
kokios jos bebūtų, besąlygiškai.
Žinoma, pasitaiko, kad aplinkybės
objektyviai apriboja galimybes imtis
kai kurių pavedimų arba užduočių
tam tikrais laikotarpiais. Todėl,
patikinu, svarbiausia yra vidinis
visiško pasirengimo nusistatymas
tarnauti kitiems iš meilės Jėzui
Kristui.



Būrys prikaltas prie Kryžiaus

(12) Prisiminkime ir kitus šv.
Josemaríos žodžius: „Mūsų Viešpats
nenori savo Darbui trumpalaikio
pavidalo – mūsų prašoma nemirtingo
pavidalo, nes Jis nori, kad jame –
Dievo Darbe – būtų būrys, prikaltas
prie Kryžiaus – Šventasis Kryžius
mus padarys ištvermingus, visada su
ta pačia Evangelijos dvasia, kuri ves
prie apaštalavimo veiklos kaip
gardaus maldos ir pasiaukojimo
vaisiaus“ [24]. Mūsų Tėvas nenurodo,
iš ko susideda šis prie Kryžiaus
prikaltas būrys, bet tėvas Alvaras
šios pastraipos komentare pažymi,
kad jau čia skelbiama arba duodama
užuomina apie skirtingus būdus
gyventi pašaukimu į Dievo Darbą. Iš
konteksto galime spręsti, kad šiuo
atveju visų pirma kalbama apie
numerarijus ir numerarijas.

Kai kur šv. Josemaría kalba ir apie
kunigus kaip ypač prikaltus prie



Kryžiaus. Tiesa ta, kad prie Kryžiaus
prikalti turime būti visi, taip pat ir
asocijuotieji bei supernumerarijai,
nes ten sutinkame Viešpatį, kaip kad
sako mūsų Tėvas, savo žodžiais
išreikšdamas gilią savo paties patirtį:
„Turėti Kryžių – tai susitapatinti su
Kristumi, būti Kristumi ir, dėl to,
Dievo vaikais“ [25].

Nors numerarijoms ir numerarijams
kartais gali būti sunku laikinai
apleisti savo ankstesnę profesiją, kad
profesiškai atsidėtų kito pobūdžio
veiklai (Dievo Darbo centrų
administracijai, valdymui, ugdymui,
vadovavimui arba
bendradarbiavimui apaštalinėje
veikloje), tai yra praturtinantis
susitikimas su Kryžiumi, gilaus
susitapatinimo su Kristumi vieta ir,
dažnai, netikėtas didžio dvasinio
džiaugsmo šaltinis.

(13) Kai laisvai – iš meilės – prašome
priimami į Dievo Darbą, pažįstame ir



padarome savu šį pasirengimo
nusistatymą, kuris skatina mus
prisidėti prie dieviško plano. Tuo
pačiu, kaip ir viskas dvasiniame
gyvenime, reali atsidavimo branda
ateina su laiku. Šis augimas ateina
per ugdymą, vidinį gyvenimą ir
įvairią pasirengimo patirtį – smulkūs
planų pokyčiai, užduotys ir t. t., kurie
parengia sielą dideliems pokyčiams,
jeigu jie būtini. Žinoma, direktoriai
visada stengiasi iš anksto žinoti
suinteresuotų asmenų nuomonę, kai
tai susiję su svarbiomis užduotimis
ar pokyčiais, nors pastarieji, su
paprastumu išsakydami tuos
sunkumus, kuriuos įžvelgia, vis tiek
išlaiko nusistatymą imtis visko, ko tik
prireiktų, iš meilės Dievui ir sieloms.

Svarbiausia, pasikartoju, yra kad
kiekvienas puoselėtume nuolatinio
vidinio atsidavimo savo broliams,
seserims ir daugybei kitų asmenų,
kurie laukia mūsų krikščioniškos
tarnystės, nustatymą: „Pakelkite akis



ir pažiūrėkite į laukus – jie jau
boluoja ir prinokę pjūčiai“ (Jn 4, 35).

Toks nusistatymas yra puikiai
suderinamas su sveika profesine
ambicija bei logišku rūpesčiu
išlaikyti save ekonomiškai bei
padengti mūsų antgamtinės šeimos
poreikius. Pasirengimas keisti
profesinį užsiėmimą, jeigu Dievo
Darbui to prireiktų (konkrečiau
kalbant, atsidėti kitų ugdymui), yra
nuostata, glaudžiai susijusi su
įsitikinimu, kad esame moterys ir
vyrai, kurie nori prisidėti, kaip ir kiti
žmonės, prie pasaulio iššūkių
sprendimo ir kurių misija yra padėti
pakeisti pasaulį ir vesti jį prie Dievo.
Visa tai galima labai veiksmingai
nuveikti vykdant Dievo Darbo
vadovavimo bei ugdymo darbus.

Jūs, numerarijos ir numerarijai,
puoselėjate apaštalinio celibato
dovaną kaip Kristaus meilės pilnatvę,
kuri įgalina dvasinei tėvystei ir



motinystei. Esate pašaukti būti gyvu
visiško atsidavimo Dievui liudijimu
pasaulio viduryje, su visišku
pasirengimu tarnauti visiems –
įsimylėję Jėzų, visus kitus bei pasaulį.
Turite savitą pašaukimą saugoti šią
antgamtinę šeimą ir rūpintis savo
broliais ir seserimis.

Prieš jus - neaprėpiama apaštalinė
perspektyva – savo atsidavimo
kupinu gyvenimu, kartais galbūt
paslėptu ir stokojančiu žmogiško
spindesio, veiksmingai pasiekiate
kiekvieną pasaulio kampelį.

III. Pašaukimas į Dievo Darbą
numerarija augziliare

(14) Jūs, numerarijos augziliarės,
turite ypatingą tarnystės užduotį,
kurią puoselėjate kurdamos ir
palaikydamos krikščioniškų namų
aplinką Dievo Darbo centruose.
Paverčiate tikrove šią savo profesinio
darbo užduotį, kuri jūsų atveju yra
Administracija. Kaip žinote, tai nėra



vien tik atlikti materialinio pobūdžio
darbus – tam tikra apimtimi, jų imtis
galime ir privalome visi, – o juos
numatyti, organizuoti ir koordinuoti
taip, kad galutinis rezultatas būtų
namai, kuriuose visi jaustųsi namie,
priimti, pripažinti, aprūpinti ir, tuo
pačiu, atsakingi. Tai, kas turi didelę
svarbą ir visai žmogaus asmenybei,
turi reikšmės ir viso Dievo Darbo,
taip pat ir kiekvieno nario, išorei bei
dvasiniam tonui. Taip jūs, moterys,
tampate „nepamainoma parama ir
dvasinės stiprybės šaltiniu visiems
kitiems, kurie pajaučia“ [26] šią jūsų
dvasios energiją.

Pirmenybė asmeniui ir šeimai

(15) Savo darbu rūpinatės ir
tarnaujate gyvenimui Dievo Darbe,
kiekvieną asmenį padarydamos savo
darbo centru ir pirmenybe. Tai yra
labai konkreti apraiška to, kad Dievo
Darbas yra šeima – tikra šeima, ne
metafora. Jūs prisimenate, kad mūsų



Tėvas daugelį kartų minėjo, kad
Dievo Darbo saitai yra stipresni už
kraujo ryšius; ši tikrovė abipuse
meile pasireiškia ir mūsų jausmuose.

Šv. Josemaría dažnai galvojo apie
Administracijos darbą kaip būtent tą,
kurį dirbo Mergelė Marija. Todėl
Dievo Darbo šeimos atmosfera turi
būti lyg nuorašas, tąsa to, kas buvo –
net jeigu ir nesame matę, galime tai
įsivaizduoti – Nazareto šeimos namų
aplinka.

Nors savitas Administracijos darbas
centruose skirtingose kultūrose
vadinamas įvairiai, iš tikrųjų jūs,
numerarijos augziliarės, esate
seserys, motinos, šeimos dalis, kaip ir
Tėvas bei kitos dukterys ir sūnūs. Per
Dievo malonę rūpindamasis visais Jo
Darbe, šv. Josemaría sakė, kad, jeigu
būtų galėjęs, būtų tapęs numerarija
augziliare. Jus vadino savo 
mažosiomis dukterimis, ne dėl
amžiaus ar brandos, o dėl to, kad



vėliausiai prisijungėte prie Dievo
Darbo. Jis ypač kliovėsi jūsų
ištikimybe, branda ir tvirtumu, kad
didžiosios Dievo Darbo intencijos
taptų tikrove.

Iš visų aplinkų

(16) Nuostabu, kad jūs, numerarijos
augziliarės, esate kilusios iš įvairių
aplinkų. Iš tiesų, kai kurios moterys
kartais abejoja, ar Dievas jų prašo
tapti numerarija ar numerarija
augziliare. Kriterijus, kurį verta
turėti mintyje, yra polinkis darbams,
glaudžiau susijusiems su tarnyste ir
rūpesčiu žmonėmis. Žinoma,
pašaukimo atpažinimas galiausiai
priklauso nuo kiekvienos atskirai, su
dvasinio vadovavimo bei direktorių
pagalba.

Bet kuriuo atveju, suprantama, kad
Administracijos darbas yra labai
kilnus – teikti ir palaikyti šilumą
šeimos namuose. Be kita ko, tos,
kurios dirba Administracijoje, „šia



profesija – nes ji tokia yra, profesija,
tikra ir kilni – teigiamai paveikia ne
tik šeimą, bet ir daugybę draugų bei
pažįstamų, žmonių, su kuriais
vienaip ar kitaip bendrauja
dirbdamos darbą, kartais daug
platesnį, negu tas, kuris būdingas
kitų profesijų žmonėms“ [27].

Apaštalavimų apaštalavimas

(17) Šv. Josemaría taip vertino
Administracijos darbą, kad jį laikė 
apaštalavimų apaštalavimu. Be jo,
Dievo Darbas negalėtų plėtotis.

Tai apaštalavimų apaštalavimas, nes,
visų pirma, tai yra tiesioginis
apaštalavimas. Pasikartoju, kad tai
nėra vien tik teikti kokią nors
materialinę pagalbą, kad ir būtiną
bei svarbią; visų pirma, šis darbas,
paverstas malda, labai tiesiogiai
prisideda prie žmogiško ir dvasinio
administruojamame centre
gyvenančių žmonių ugdymo.



Aplinka, kurią kuriate, ugdo, ir net
labai.

Iš tiesų, jūsų gerai atliktas darbas
kūnu paverčia dvasią ir veiksmingai
tai perteikia veiksmais, konkrečiai ir
pastoviai. Todėl stengiatės namų
darbus nudirbti kuo profesionaliau,
kaip ir kiekvienas mano vaikas savo
darbe. Pašventindamos savo darbą,
dovanojate savo profesinius
gebėjimus tiesiogiai tarnaudamos
žmonėms, perteikdamos
žmogiškumą ir teikdamos įkvėpimą
visų kitų profesiniam darbui.

Antra, Administracijos darbas yra
apaštalavimų apaštalavimas dėl to,
kad tarsi syvai ir impulsas įgalina
visus kitus apaštalavimus, ir ypač ta
apimtimi, kuria šis darbas tampa
bendravimu su Dievu. „Dirbdamos
Administracijoje, – jums rašė šv.
Josemaría, – dalyvaujate visuose
apaštalavimuose, prisidedate prie
kiekvieno darbo. Sklandus



Administracijos veikimas yra būtina
sąlyga, didžiausias postūmis visam
Dievo Darbui, kai tai darote su Dievo
meile” [28]. Aiškiai matyti skirtumas,
kai pradedant apaštališką darbą
kurioje nors šalyje ar mieste dar nėra
Administracijos; taip pat matyti, kad
kai ji jau veikia – Dievo Darbas yra
gyvybingesnis ir dinamiškesnis. Be
to, žinoma, jūs, numerarijos
augziliarės, dalyvaujate daugelyje
kitų apaštalinių veiklų, kiek tik jums
tai įmanoma kiekvienu atskiru
atveju.

Taip pat sakome, kad Administracija
yra Dievo Darbo atraminė kolona,
kadangi palaiko visą pastatą, kuris
niekaip kitaip neišsilaikytų tiesus.
Taip yra Dievo dėka; tai visada
privalome turėti omenyje ir deramai
vertinti. Žinoma, taip pat ir kitos
numerarijos, kurios dirbate
Administracijoje, esate ši atraminė
kolona ir apaštalavimų
apaštalavimas.



Jūs, mano dukterys numerarijos
augziliarės, turite jaudinančią misiją
– paversti pasaulį, šiandien tokį
kupiną individualizmo ir
abejingumo, tikrais namais. Jūsų
darbas, padarytas su meile, gali
pasiekti visas vietas. Statote
žmogiškesnį ir dieviškesnį pasaulį,
kadangi jį darote oresnį – savo malda
paverstu darbu, savo meile bei
profesionalumu, su kuriuo rūpinatės
visu žmogumi.

IV. Pašaukimas į Dievo Darbą
asocijuotąja arba asocijuotuoju

Su savitais bruožais

(18) Jūs, asocijuotieji, darote Dievo
Darbą, visų pirma savo nuostabiu
asmeniniu apaštalavimu savo
profesinėje ir šeimyninėje aplinkoje,
bendradarbiaudami su numerarijais
rūpinantis kitais Dievo Darbo
tikinčiaisiais. Savo gyvenimais
parodote, koks laisvas yra kiekvieno
pakrikštytojo apaštalavimas,



puoselėdami jį su visu skaisčios
širdies gyvybingumu. Todėl šv.
Josemaría galėjo jums sakyti: „Jums
pavydžiu – jūsų atsidavimas Dievui
yra visiškas ir pilnas, kaip ir mano,
bet jūs galite pasiekti toliau“. Kas gi
tuo norėta pasakyti? Kad svarbiausia
yra būti pasaulyje – veiklose, darbe,
šeimose, kad ten atneštume
krikščionišką gyvenimą.

Jūsų aplinkybės yra labai įvairios, o
jūs patys priklausote daugeliui
profesinių sluoksnių. Jūsų gyvenime
atsiveria beribis laukas galimybių
įkūnyti ir skleisti Opus Dei dvasią.
Dėl įvairios kilmės pasiekiate visus
visuomenės sluoksnius; turėdami
nuolatinę gyvenamąją vietą
veiksmingiau padedate ten įsišaknyti
apaštalavimo darbams; jūsų
gyvenimo būdas jums leidžia
užmegzti ir palaikyti įvairiausius
ilgalaikius santykius – šeimyninius,
profesinius, kaimyninius; kaime,
mieste arba šalyje, kur gyvenate.



„Pasiekiate toliau“ [29], tikina šv.
Josemaría, ne tik apaštalavimo
platumu, bet ir gelme, kadangi
nepadalinta širdimi gyvai parodote,
ką reiškia atsidavimas Dievui
pasaulio viduryje.

Todėl puikiai suprantama, kodėl
mūsų Tėvas troško, kad asocijuotieji
būtų du kartus gausesni nei
numerarijai – kadangi svarbiausia
yra darbas eilinių aplinkybių bei
kiekvienai ir kiekvienam savų
užsiėmimų sukūryje.

Jeigu kuris nors apmąstydamas savo
galimą pašaukimą į Dievą Darbą
abejotų, ar tapti numerarijumi, ar
asocijuotuoju, gali būti svarbu
pabrėžti, jog klaidinga galvoti, kad
numerarijus yra kas nors daugiau
nei asocijuotasis. Kartais visiškai
aišku, kaip įgyvendinti pašaukimą į
Dievo Darbą, pavyzdžiui, vedęs vyras
gali tapti supernumerarijumi, bet ne
asocijuotuoju ar numerarijumi.



Žinoma, kitais, ne tokiais
akivaizdžiais atvejais, atpažinti
pašaukimą turi pats suinteresuotas
asmuo – tai jis ar ji patiria, ko
konkrečiai prašo Dievas,
neužmiršdamas, kad pašaukimas yra
vienintelis ir tas pats. Be abejo,
protinga ir labai tikslinga kreiptis
patarimo į dvasinį vadovą bei į
direktorius, kurie pažįsta šį asmenį ir
trokšta kartu su juo atrasti Dievo
valią.

Malonus Kristaus kvapas

Kalbėdamas konkrečiai apie
asocijuotąsias bei asocijuotuosius, šv.
Josemaría rašė: „Savo darbu – kurį
kartais įgyvendina korporatyvinėse
veiklose, – visose visuomeninėse
aplinkybėse, visose vietose,
įvairiausiuose žemės kampeliuose,
visur skleidžia tarp savo kolegų
malonų Kristaus kvapą – stengiasi
pakreipti krikščioniška linkme
veiklas – tiek oficialias, tiek ir



asmenines – visuomenines,
profesines, ekonomines ir pan., visų
tų, kurių klasei ir socialinei padėčiai
patys priklauso. Ir visa tai, paprastai,
be jokios būtinybės pakeisti
gyvenamąją vietą ar darbą“ [30].
Būtent todėl pats esu girdėjęs tėvą
Javierą tvirtinant, ir kartu primenant
šv. Josemaríos mokymą, kad jūs,
asocijuotosios ir asocijuotieji, ypač
aiškiai išreiškiate, kas yra Opus Dei,
kadangi pašventinate eilinį
gyvenimą, profesinį darbą ir
šeimyninį gyvenimą nekeisdami savo
vietos.

Jūs, asocijuotieji, kartais dirbate
korporatyvinėje švietimo veikloje bei
kituose apaštaliniuose darbuose.
Žinoma, jums tai nėra pagrindinis
būdas prisidėti prie Dievo Darbo
misijos, nes ji visa yra jūsų rankose.
Kartais būtina, kad imtumėtės šių
užduočių, tačiau svarbiausia yra
pašventinti eilinį gyvenimą, puoselėti
draugystę ir pasitikėjimą su



žmonėmis bei, kai tai tikslinga,
palydėti savo draugus į šv. Rapolo ir
šv. Gabrieliaus ugdymo
užsiėmimus… Vienu žodžiu, Dievas
kviečia jus būti maišymo raugu.
Svarbiausia jūsų atveju, patikinu, yra
veikimas eilinėmis aplinkybėmis ir
kiekvienos bei kiekvieno iš jūsų
darbe.

V. Prelatūros kunigai

(20) Iš numerarijų bei asocijuotųjų
būrio atsiranda pašaukimai į
kunigystę Dievo Darbe, tokie pat
esmingi Prelatūros teologinei ir
juridinei tikrovei, kaip ir
pasauliečiai. Kunigystė nėra
pašaukimo į Dievo Darbą
vainikavimas, o tik naujas būdas juo
gyventi, „dar labiau įsipareigojus 
patiesti savo širdį lyg kilimą ant
grindinio, kad kelias broliams ir
seserims būtų minkštas“ [31].

Be to, kas apskritai būdinga
kunigystei Bažnyčioje – kurios



centras yra Eucharistijoje, –
Prelatūros kunigai atsideda visų
pirma kunigiškai tarnystei kitiems
tikintiesiems bei apaštalinėse
veiklose dalyvaujantiems asmenims.
O būtent, prisidėdami prie savitos
Prelatūros pastoracinės misijos, visų
pirma švęsdami Eucharistijos ir
Atgailos sakramentus, skelbdami
Dievo Žodį, padėdami dvasiniame
vadovavime bei plačiame doktrininio
ugdymo darbe.

Tai, kad Prelatūros kunigai, kaip ir
visi kiti, gyvena Dievo Darbo dvasia,
lemia tam tikrą kunigystės stilių – jų
tarnystėje neišvengiamai atsispindi
pasaulietiškumas; jie pripažįsta ir su
pagarba ir itin subtiliai skatina
tikinčiųjų pasauliečių atsakomybę
bei iniciatyvą; padeda priartėti prie
Dievo antgamtinių priemonių
pagalba; puoselėja žmonių dvasios
laisvę, kuri yra meilė; imasi
iniciatyvos, kad turėtų daug
kunigiško darbo. Žinoma, kiek tai



įmanoma, prisideda prie vyskupijų
veiklos.

Tarnystėje kitiems

(21) Vieno laiško, skirto pirmiausia jo
sūnums kunigams, pradžioje šv.
Josemaría rašė: „Jūs buvote
įšventinti, mano sūnūs kunigai, kad
tarnautumėte. Leiskite pradėti
priminimu, kad jūsų kunigiškoji
misija yra tarnystės misija. Jus
pažįstu ir žinau, kad šis žodis –
tarnauti – nusako jūsų siekius, visą
jūsų gyvenimą, kad yra jūsų
pasididžiavimas bei paguoda – nes
šis geras ir nuoširdus jūsų troškimas,
– kaip ir jūsų brolių pasauliečių bei
jūsų seserų – būti visada
užsiėmusiais gero darymu kitiems, –
man teikia teisę sakyti, kad esate 
gaudium meum, et corona mea (Fil 4,
1); mano džiaugsmas ir mano
vainikas“ [32].

Tarnystės dvasia skatina kunigus
jaustis ir būti kaip bet kuris kitas



jūsų brolis bei sesuo, suvokiant, kad
Dievo Darbe tėra „vienintelė klasė,
net jeigu ją sudaro tiek dvasininkai,
tiek pasauliečiai“ [33]. Tuo pačiu,
savo pavyzdžiu ir žodžiu stengiatės
sužadinti šventumo troškimus
kituose bei būti Dievo Darbo
vienybės įrankiais. Visada būdami
labai artimi kitiems, stenkitės
puoselėti deramą žmogišką toną,
kunigišką rimtumą bendraudami,
kalbėdamiesi ir pan.

Mano sūnūs, jeigu šv. Josemaría
sakydavo, kad „turime kalbėti apie
Kristų, o ne apie save pačius“ [34],
jūs, kunigai, vengiate spindesio,
vengiate protagonizmo, stengiatės,
kad jūsų gyvenimo protagonizmas ir
spindesys būtų tas, kuris yra Jėzaus
Kristaus, ir kad visada spindėtų jūsų
seserys ir jūsų broliai. Kad tai įvyktų,
kaip puikiai žinote ir dedate
pastangas, ypač būtina jūsų vienybė
su Dievu, jūsų malda ir džiaugsmo



kupinas pasiaukojimas, puoselėjant
gyvenimo vienovę.

VI. Apie numerarijų ir asocijuotųjų
apaštalinį celibatą

(22) Pašaukimas į Dievo Darbą
numerarijų ir asocijuotųjų atveju
pasižymi apaštaliniu celibatu, kuris
yra Dievo dovana ir atsakas į šią
dovaną meile atsiliepiant į Meilę.
„Visada prisiminkite, kad būtent
Meilė – meilių Meilė – yra mūsų
celibato priežastis“ [35]. Todėl
netikslinga galvoti, kad celibatas,
išimtinai ar visų pirma, yra
pasirinkimas praktiniais sumetimais,
kažkas parankaus, kad skirtume
daugiau laiko Dievo Darbo
užsiėmimams arba galėtume kilnotis
iš vienos vietos į kitą. Tiesa, kad per
celibatą visa tai tampa įmanoma ir
paprasčiau, bet pagrindinė priežastis
yra savita dovana, kad
susitapatintume su Kristumi.
„Celibatas turi būti tikėjimo



liudijimas – tikėjimas Dievu šioje
gyvenimo formoje tampa labai
konkretus; ši forma yra suprantama
tik jeigu apie ją mąstoma iš Dievo
perspektyvos. Padaryti Jį savo
gyvenimo pamatu atsisakant
santuokos ir šeimos reiškia priimti ir
patirti Dievą kaip tikrovę, kad
galėtume nešti Jį žmonėms“ [36].

Apaštalinis celibatas neatskiria mūsų
nuo kitų; vis dėlto, kadangi esama
nepadalintos širdies įsipareigojimo
Dievui, turi jaustis gyvenimo
atsidavus tonas, panašus į tą, koks
būdingas susituokusiam asmeniui,
kuris nesielgia lyg neturėdamas jokių
ištikimybės saitų savo sutuoktinio
atžvilgiu.

Pašaukimas, kai juo gyvenama
nuosekliai, kartais kertasi su
pasaulio įpročiais. Taip pat ir šioje
situacijoje tinka bendro pobūdžio šv.
Josemaríos žodžiai: „Bet ar
supaganėjusioje arba pagoniškoje



aplinkoje mano natūralumas
neatrodys dirbtinis, šiai aplinkai
atsitrenkus į mano gyvenimą?“ –
klausi manęs. Atsakau tau: žinoma,
tavo ir jų gyvenimas atsitrenks
vienas į kitą; šis kontrastas, kadangi
darbais patvirtini savo tikėjimą, yra
kaip tik tas natūralumas, kurio iš
tavęs prašau“ [37].

Nuolat atnaujinkime įsitikinimą, kad
apaštalinio celibato dovana yra
ypatingos Dievo meilės apraiška,
kvietimas ypač susivienyti su Jėzumi
Kristumi, dovanojantis, tiek
žmogiškai, tiek, visų pirma,
antgamtiškai, gebėjimą mylėti visą
pasaulį. Taip celibatas, nors ir reiškia
kūniškos tėvystės ir motinystės
atsisakymą, įgalina dvasinei, kur kas
didesnei, motinystei ir tėvystei. Vis
dėlto, ir bet kuriuo atveju, su
Kristumi labiau susitapatina tas,
kuris labiau myli Viešpatį, ar gyventų
celibate, ar būtų vedęs, kadangi



santuoka taip pat yra „dieviškas
kelias žemėje“ [38].

VII. Pašaukimas į Dievo Darbą
supernumerarija arba
supernumerarijumi

Didelė Dievo malonė

(23) Didžioji Opus Dei tikinčiųjų dalis
esate jūs, supernumerarijai, kurie
stengiatės pašventinti visas savo
gyvenimo aplinkybes, ypač
santuokinį bei šeimyninį gyvenimą,
nes paprastai esate susituokę. 1947
m. šv. Josemaría taip rašė savo
vaikams Ispanijoje, atsakydamas į
kai kuriuos pasvarstymus apie
supernumerarijus: „Skaičiau laiškus
apie supernumerarijus. (…) Kitą
savaitę grąžinsiu tau popierius su
viena kita konkrečia pastaba. Bet
kuriuo atveju – įspėju iš anksto –
negalime užmiršti, kad tai nėra
įsirašymas į kažokią asociaciją. Būti
supernumerarijumi – tai didelė
Dievo malonė!“ [39]. Tai Dievas teikia



malonę – daug malonės – tvirtina šv.
Josemaría, ir vieną didelę malonę –
pašaukimą į Dievo Darbą.
Supernumerarijams šis pašaukimas
teikia ypatingą pagalbą žengti savitu
šventumo keliu, kuris apibrėžtas
krikšto ir, dauguma atvejų,
santuokos sakramento bei šeimos
sukūrimo.

Pašaukimas reikalauja išsirinkimo,
ir, kaip jau rašiau, jis veda į misiją –
būti ir daryti Opus Dei Bažnyčioje.
Šv. Gabrieliaus instrukcijoje,
kalbėdamas apie supernumerarijas
ir supernumerarijus, šv. Josemaría
rašo: „Žvelgiu į šią didelę veiklią
rinktinę (...). Visi, kiekvienas, žino
esąs pasirinktas Dievo, kad pasiektų
savo asmeninį šventumą pasaulio
viduryje, būtent toje vietoje, kurią
užima pasaulyje, su tvirtu ir
pavyzdiniu pamaldumu, pasiryžęs
mielai, net jeigu ir sunkiai, atlikti
kiekvienos akimirkos pareigą“ [40].
Todėl niekada negalvokime apie



pašaukimą lyg tai tebūtų
reikalavimų, pareigų rinkinys, nors,
žinoma, jų yra; visų pirma, tai yra
Dievo pasirinkimas, didi Dievo
dovana.

Perspektyva, kuri teikia prasmę jūsų
misijai, yra būti „raugu, kuris
sudievina žmones ir, juos
sudievindamas, tuo pačiu padaro
tikrai žmogiškus“ [41]. Kaip Akvilas
ir Priscilė, kurie priėmė šv. Paulių
Korinte (plg. Apd 18, 2) ir pirmieji
paskelbė Evangeliją Apolui ir
daugeliui kitų (plg. Apd 18, 26; Rom
16, 3; 1 Kor 16, 19); kaip ir daugelis
pirmųjų krikščionių, kurių
gyvenimas buvo toks įprastas, koks ir
jų amžininkų, ir kurie, vis dėlto, buvo
žemės druska ir šviesa pasaulio,
glūdančio tamsybėse.

„Supernumerarijai sudaro ištisą
socialinių padėčių, profesijų ir
pareigų gamą. Šie mano vaikai, vyrai
ir moterys, pašventina visas



aplinkybes ir gyvenimo situacijas; jie,
likdami savo padėtyje ir aplinkybėse
pasaulyje, atsideda siekti
krikščioniško tobulumo su 
pašaukimo pilnatve“ [42]. Atkreipkite
dėmesį, kaip mūsų Tėvas nuolat
kartoja apie pašaukimo pilnatvę.
Kiek tai susiję su įvairove, aišku, kad
ji kyla iš fakto, kad Dievo Darbas yra
šventumo ir apaštalavimo kelias
eiliniame gyvenime; mat eiliniame
gyvenime esama labai didelės
žmogiškų ir kilnių aplinkybių
įvairovės.

Santuoka ir šeima

(24) Pašaukimas į Dievo Darbą
supernumerarijumi puoselėjamas,
visų pirma, šeimoje. „Jūsų pirmasis
apaštalavimas yra namai“ [43]. Šv.
Josemaría troško, kad
supenumerarijų namai būtų „kupini
šviesos ir džiaugsmo“, „evangelinės
žinios spindulių židiniai“ [44]. Tai
jūsų palikimas visuomenei. Todėl



jums rašė: „Ugdymas, kurį jums
teikia Opus Dei, skatina jus vertinti
šeimos grožį, tikrą antgamtinį darbą,
koks yra šeimos namų kūrimas,
šventumo šaltinį, slypintį sutuoktinio
pareigose“ [45].

Be to, esate pašaukti teigiamai
paveikti kitas šeimas. Tai reiškia
pagalbą, kad jų šeimos gyvenimas
būtų krikščioniškas, o jaunimas
pasiruoštų santuokai, kad daug
jaunuolių svajotų ir būtų pasirengę
kurti krikščioniškus namus, kuriuose
galėtų rastis daug pašaukimų į
apaštalinį celibatą tiems, kuriuos
pakvies Dievas.

Taip pat nesusituokusiems ir
našliams, bei, žinoma, sutuoktiniams,
neturintiems vaikų, šeima gali būti
pirmasis apaštalavimas, nes jūs
visada, vienaip ar kitaip, turite
šeimos aplinką, kurią galite
puoselėti.

Krikščioniškai veikti savo aplinką



(25) Šv. Josemaría matė jumyse
didžią krikščionių mobilizaciją, kuri
skleidžia Kristaus meilę savo darbe ir
socialinėje aplinkoje, visų pirma, per
draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimą. Tuo pačiu prisidedate
prie visuomeninių struktūrų
gerinimo, kad jos taptų vis
žmogiškesnės ir labiau derėtų su
Dievo vaikų gyvenimu, aktyviai
dalyvaudami sprendžiant mūsų laikų
problemas. „Vykdote ypač vaisingą
apaštalavimą, kai stengiatės
krikščioniška linkme pakreipti
profesijas, institucijas ir žmogiškas
struktūras, kur dirbate ir gyvenate“ 
[46].

Aišku, kad pašaukimas ir atitinkama
supernumerarijų misija nėra vien tik
puoselėti pamaldumo praktikas,
dalyvauti ugdymo priemonėse ir
prisidėti prie kurios nors apaštalinės
veiklos, o apima visą jūsų gyvenimą,
kadangi viskas jūsų gyvenime gali
tapti susitikimu su Dievu ir



apaštalavimu. Daryti Opus Dei – tai
daryti Opus Dei savo gyvenime ir,
per šventųjų bendravimą, prisidėti,
kad tai taptų tikrove visame
pasaulyje. Arba, kaip vaizdingai
mums tai priminė mūsų steigėjas,
daryti Opus Dei kiekvienam būnant
Opus Dei.

Jaučiant Dievo Darbą kaip savą
mums bus lengviau gyvai puoselėti
savo pačių ugdymą, kad neštume
Kristų kitiems ir paaiškintume savo
tikėjimą. Iš tiesų, „Opus Dei jums
teikiamas ugdymas yra lankstus –
prisitaiko, lyg pirštinė prie rankos,
prie jūsų asmeninės ir visuomeninės
padėties (...). Kadangi ta pati mūsų
dvasia ir tos pačios asketinės
priemonės, gali ir turi tapti tikrove
kiekvienu atveju, lanksčiai“ [47].

Būti lankstiems ir vengti
nelankstumo nereiškia, kad
supernumerarijaus gyvenimas
reikalauja mažiau heroizmo ar



nuoseklumo sekant Jėzumi Kristumi.
Todėl svarbu, kad kreiptume žvilgsnį
ne tiek į aplinkybių skirtumus, kiek į
pačią esmę to, kas tose aplinkybėse
yra Dievo pašaukimas, Dievo suteikta
misija. Kiekvienoje situacijoje
svarbiausia būti su Jėzumi Kristumi,
mylėti Jėzų Kristų, dirbti su Jėzumi
Kristumi ir visur jį nešti.

Kai šv. Josemaría rašė, kad
„supernumerarijai iš dalies atsideda
Dievo Darbo tarnystei“ [48], jis turėjo
mintyje materialinį pasirengimą
konkretiems apaštališkiems
darbams, o ne tai, kad neva
supernumerarijai tik iš dalies daro
Dievo Darbą, kadangi pastarasis
darbas, pasikartoju dar sykį,
daromas visu gyvenimu. Todėl mūsų
Tėvas, kalbėdamas apie apaštališką
supernumerarijų misiją, rašo: „Tai
nėra apaštalavimas, įgyvendinamas
kaip pavienis ar atsitiktinis
užsiėmimas, o nuolatinė veikla iš



pašaukimo, viso gyvenimo idealas“ 
[49].

Dievas tikisi, kad jūs, spontaniškai ir
su iniciatyva, plačiai atsivertumėte ir
daugeliui įvairiausių žmonių
atneštumėte Evangelijos džiaugsmą.
„Savo apaštališkame veikime turite
būti iniciatyvūs, plačiose mūsų
dvasios žymimose ribose, kad
atrastumėte – kiekvienai vietai,
aplinkai ir laikui – tas veiklas, kurios
geriausiai prisiderina prie
aplinkybių“ [50].

Tokia yra didžioji mano dukterų ir
sūnų supernumerarijų beribė misija:
„Neturės būti nė vieno miestelio, kur
mūsų dvasia nespinduliuotų kuris
nors iš supernumerarijų“ [51].

VIII. Pašaukimas į Dievo Darbą
Šventojo Kryžiaus kunigų
draugijos asocijuotuoju arba
supernumerarijumi



(26) „Priklausote Opus Dei taip pat,
kaip ir aš“, sakydavo šv. Josemaría
Šventojo Kryžiaus kunigų draugijos
kunigams bei diakonams,
asocijuotiesiems ir
supernumerarijams,
neinkardinuotiems Prelatūroje.

Žinoma, pašaukimas į šventumą
pasaulio viduryje skirtas ir
pasauliečiams kunigams,
inkardinuotiems vyskupijose.
Pašaukimas į Dievo Darbą yra tas
pats – dieviškas kvietimas siekti
šventumo ir apaštalauti savo
aplinkybėse ir darbuose, su ta pačia
dvasia ir per tas pačias asketines
priemones, būnant Opus Dei šeimos
dalimi.

Juridinė priklausymo Dievo Darbui
forma, be abejonės, yra skirtinga
Prelatūros tikintiesiems ir Šventojo
Kryžiaus kunigų draugijos nariams,
kurie nėra inkardinuoti Prelatūroje.
Vis dėlto, juridinio saito skirtingumas



(atitinkamai, jurisdikcinės prigimties
pirmuoju bei asociatyvinės
pastaruoju atveju) niekaip
nesumenkina pašaukimo tapatumo –
siekti šventumo su ta pačia Opus Dei
dvasia ir asketinėmis priemonėmis.

Dėl šio juridinio skirtumo
pašaukimas į Dievo Darbą nepakeičia
jūsų padėties, kadangi liekate
inkardinuoti atitinkamose
vyskupijose ir išlaikote tokį patį
santykį su savo vyskupu bei kitais
kunigais. Jūsų pašaukimas, per
atitinkamas priemones, sustiprina
bei palengvina ištikimybę bei
dosnumą vykdant kunigo
įsipareigojimus bei tarnystę,
darydamas jūsų šventumo kelią
mielesnį. Be to, jums ypač priklauso
puoselėti pašaukimus į kunigystę;
esate pašaukti būti vienybės su
vyskupais bei kunigijos brolystės
savo vyskupijoje raugu.



Kaip mūsų Tėvas skatino jus tai
daryti! „Stenkitės būti šalia vienas
kito, taip pat ir žmogiška prasme.
Turėkite kūnišką širdį, kadangi
kūniška yra širdis, kuria mylime
Jėzų, ir Tėvą, ir Šventąją Dvasią. Jeigu
matote, kad kuris nors iš jūsų brolių
yra prislėgtas, eikite, eikite pas jį,
nelaukite, kol jus pakvies!“ [52].

Gera suprasti, kad darbo
pašventinimas – dvasinio gyvenimo 
ašis – Šventojo Kryžiaus kunigų
draugijos nariams yra, visų pirma,
savo kunigiškos veiklos
pašventinimas. Iš esmės, tai jau
savaime yra objektyviai šventa
veikla; tačiau, kaip ir kiekvienas
darbas, tai yra ir asmeninio
šventėjimo bei apaštalavimo vieta
bei būdas.

* * *

(27) Artėja šimtmetis nuo tos 1928 m.
spalio 2 d., kai Dievas parodė šv.
Josemaríai Dievo Darbą. Nuo tada,



pasaulyje ir Bažnyčioje – taigi, ir
Dievo Darbe – pasitaikė ir
tebepasitaiko daug džiaugsmų bei
daug vargų.

1975 m. kovo 27 d., savo paties
maldoje pamokslo metu, mūsų Tėvas
prisiminė sąlyginai trumpą Opus Dei
istoriją: „Beribė panorama – tiek
vargų, tiek džiaugsmų. O dabar,
viskas yra džiaugsmas, viskas –
džiaugsmas… Kadangi patyrėme, jog
skausmas yra menininko plaktukas,
per kurį kiekvienas iš mūsų, beformė
medžiaga, tampame nukryžiuotuoju,
Kristumi, alter Christus, kuriuo
turime tapti. Viešpatie, ačiū už viską.
Labai ačiū!“ [53]

Krikščioniško pašaukimo grožis, kokį
Viešpats suteikė kiekvienai ir
kiekvienam Dievo Darbe, turi
pripildyti mus džiaugsmo – viena
vertus, sveiko žmogiško džiaugsmo
būti apsuptam daugelio gerų žmonių
ir dalykų; kita vertus, antgamtinio



džiaugsmo, kuris, kaip mus patikino
mūsų Tėvas, turi „Kryžiaus formos
šaknis“. Mus pripildo džiaugsmo
žinoti – prisiminkime tai dar sykį, –
kad „Šventasis Kryžius mus padarys
ištvermingus, visada su ta pačia
Evangelijos dvasia, kuri ves prie
apaštalavimo veiklos kaip gardaus
maldos ir pasiaukojimo vaisiaus“ 
[54].

Prašykime Švenčiausiosios Mergelės,
kad mus palaimintų ir motiniškai
primintų, jog Dievo Darbas yra visų
mūsų rankose. Taip, vykdant Dievo
valią ir atsiliepiant į Jo malonę, 1928
m. spalio 2 d. prasidėjusi istorija
tęsis, nepaisant mūsų silpnumo ir
mūsų klaidų, iki laikų pabaigos –
toliau dirbsime su džiaugsmu,
stengdamiesi iškelti Kristų į visų
žmogiškų užsiėmimų viršūnę, Dievo
garbei.

Su visa meilė su laimina

jūsų Tėvas



Roma, 2020 m. spalio 28 d.

[1] Laiškas, 9-I-1932, n. 9.

[2] Laiškas, 12-XII-1952, n. 35.

[3] Laiškas, 31-V-1954, n. 17.

[4] Laiškas, 19-III-1967, n. 93.

[5] Dievo bičiuliai, n. 146.

[6] Plg. šv. Tomas Akvinietis, Laiško
romiečiams komentaras, 8 sk., 3.

[7] Popiežius Pranciškus, Enc. Fratelli
tutti, n. 277.

[8] Vatikano II Susirininkimas, konst. 
Lumen gentium, n. 3.

[9] Kalvė, n. 69.

[10] Ibid., n. 835.



[11] Popiežius Pranciškus, ap.par. 
Evangelii gaudium, n. 121.

[12] Pokalbiai, n. 19.

[13] Laiškas, 31-V-1954, n. 34.

[14] Kristus eina pro šalį, n. 74.

[15] Kalvė, n. 156.

[16] Laiškas, 24-XII-1951, n. 137.

[17] Laiškas, 25-I-1961, n. 11.

[18] Palaimintasis Alvaras del
Portillo, 135 komentaras Šv. Mykolo
darbo instrukcijai.

[19] Plg. Žinia, 20-VII-2020.

[20] Laiškas, 29-IX-1957, n. 8.

[21] Ibid., n. 76.

[22] Javier Echevarría, Pastoracinis
laiškas, 28-XI-1995, n. 16.



[23] Šv. Gabrieliaus darbo instrukcija,
n. 113.

[24] Instrukcija apie Dievo Darbo
antgamtinę dvasią, n. 28.

[25] Meditacija, 28-IV-1963.

[26] Šv. Jonas Paulius II, Mulieris
dignitatem, n. 30.

[27] Pokalbiai, n. 88.

[28] Laiškas, 29-VII-1965, n. 11.

[29] Pasisėdėjimas, 15-IX-1962.

[30] Laiškas, 29-IX-1957, n. 13.

[31] Laiškas, 8-VIII-1956, n. 7.

[32] Ibid., n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] Kristus eina pro šalį, n. 163.

[35] Šv. Mykolo darbo instrukcija, n.
84.



[36] Benediktas XVI, Kalba, 22-
XII-2006.

[37] Kelias, n. 380.

[38] Pokalbiai, n. 92.

[39] Laiškas Opus Dei generalinei
tarybai, 18-XII-1947.

[40] Šv. Gabrieliaus darbo instrukcija,
n. 9.

[41] Laiškas, 9-I-1959, n. 7.

[42] Ibid., n. 10.

[43] Ibid., n. 53.

[44] Kristus eina pro šalį, n. 30.

[45] Laiškas, 9-I-1959, n. 53.

[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Šv. Gabrieliaus darbo instrukcija,
n. 23.



[49] Ibid., n. 15.

[50] Laiškas, 24-X-1942, n. 46.

[51] Laiškas, 9-I-1959, n. 13.

[52] Užrašai iš šeimos susitikimo su
kunigais, 26-X-1972, Prelatūros
generalinis archyvas, sekcija P04
1972, II, p. 767.

[53] Pamokslas, Prelatūros
generalinis archyvas, sekcija P01
1975, p. 809.

[54] Instrukcija apie Dievo Darbo
antgamtinę dvasią, n. 28.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2020-m-
spalio-28-d/ (2026-02-09)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2020-m-spalio-28-d/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2020-m-spalio-28-d/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2020-m-spalio-28-d/

	Prelato laiškas (2020 m. spalio 28 d.) | Apie pašaukimą

