
opusdei.org

Prelato laiškas (2019
m. lapkričio 1 d.) |
Apie draugystę

Mons. Fernando Ocariz laiškas
apie draugystę. „Neapleisdami
esamų veiklų, turime išmokti
kaskart vis labiau rūpintis savo
draugais.“

2019-11-01

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

1. Savo pirmajame ilgame laiške
Jums, apibendrindamas Generalinio
kongreso išvadas, rašiau, kad



„dabartinės evangelizacijos
aplinkybėmis tampa dar svarbiau,
jeigu tik tai įmanoma, teikti
pirmenybę asmeniniam ryšiui. Šis
santykio aspektas yra centre
apaštalavimo būdo, kurį šv.
Josemaria atrado evangeliniuose
aprašymuose“[1].

Per susitikimus su žmonėmis iš
įvairių kraštų spontaniškai kilo
pasvarstymų bei klausimų apie
draugystę. Šv. Josemaria mums
nuolat kalbėdavo apie žmogišką bei
krikščionišką šios tikrovės svarbą. Be
to, esama gausių liudijimų, kaip jis
užmegzdavo draugystės saitus su
daugeliu žmonių ir juos puoselėdavo
visą gyvenimą. Kaip žinome, jis
mokė, kad draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimas Dievo Darbe yra
pagrindinis. Šiuo laišku norėčiau
priminti kai kuriuos mūsų Tėvo
mokymo šia tema aspektus.

Jėzaus Kristaus draugystė



2. Jėzus Kristus, tobulas žmogus,
visiškai įgyvendino žmogiškąją
draugystės prasmę. Evangelijoje
matome, kaip Jis dar labai jaunas
palaikė draugystę su jį supusiais
žmonėmis – kai Jam buvo dvylika
metų, grįžtant iš Jeruzalės, Marijai ir
Juozapui atrodė savaime
suprantama, kad Jėzus laikėsi kelyje
su kuria nors draugų ar giminaičių
grupele (plg. Lk 2,44). Vėliau, per Jo
viešąjį gyvenimą, matome mūsų
Viešpatį draugų ir pažįstamų
namuose, viešnagėje ar prie stalo:
pas Petrą (plg. Lk 4,38), Levį (plg. Lk
5,29), Simoną (plg. 7,36), Jayrą (plg.
Lk 8,41), Zachiejų (plg. Lk 19,5) ir t.t.
Surandame Jį Kanos vestuvėse (plg.
Jn 2,1) ir kulto vietose kartu su kitais
(plg. Jn 8,2). Kitąsyk Jis skiria laiko
vien tik savo mokiniams (plg. Mk
3,7).

Jėzus pasinaudoja kiekviena
aplinkybe, kad užmegztų draugystę –
dažnai matome Jį su kuo nors



atskirai. Užteko kelių minučių
pokalbio, kad moteris samarietė
pasijustų pažinta ir suprasta. Būtent
taip jai kilo klausimas: Ar tik Jis
nebus Kristus? (Jn 4,29). Mokiniai iš
Emauso, kai po ilgo kelio prisėdo prie
stalo su Jėzumi, atpažino Draugą,
kuris savo žodžiu uždegė jų širdis
(plg. Lk 24,32).

Viešpats dažnai skiria daug laiko
savo draugams. Būtent tai matome
Betanijoje. Tenai ilgomis artumo
valandomis Jėzus geba parodyti
jautrumą, tarti paraginimo žodį,
draugyste atsiliepti į draugystę -
kokie pokalbiai Betanijos namuose
su Lozoriumi, su Marta, su
Marija![2] Tuose namuose
suprantame, kad Kristaus draugystė
sukuria pasitikėjimą (plg. Jn 11,21) ir
yra kupina empatijos; ypač gebėjimo
palaikyti kančioje (plg. Jn 11,35).

Vis dėlto, būtent per Paskutinę
vakarienę Viešpats giliausiai parodo



troškimą tapti mūsų draugu.
Paskutinės vakarienės salėje Jėzus
sako apaštalams: Jus aš draugais
vadinu (Jn 15,15). O per juos tai
pasakė ir mums. Dievas myli mus ne
tik kaip savo sutvėrimus, bet kaip
vaikus, kuriems siūlo tikrą draugystę
Kristuje. O mes atsiliepiame į šią
draugystę jungdami savo troškimus
su Jo valia; darydami tai, ko Viešpats
nori (plg. Jn 15,14).

„Idem velle atque idem nolle – norėti
to paties ir nenorėti to paties, taip
senovėje buvo apibrėžtas tikrasis
meilės turinys, – vienam panašėjant į
kitą atsiranda mąstymo ir troškimo
bendrystė. Dievo ir žmogaus meilės
istoriją sudaro būtent tai, kad ta
valios bendrystė išugdo mąstymo ir
jautimo bendrystę, taip mūsų ir
Dievo valiai vis labiau sutampant -
Dievo valia man jau nebėra svetima
valia, primetanti įsakymus iš šalies, o
yra mano paties valia, patirianti, kad
Dievas manyje yra „giliau nei pati



giliausia mano gelmė“. Tada
pasitikėjimas Dievu auga ir Dievas
tampa mūsų džiaugsmu (plg. Ps 73,
23–28)“[3].

3. Žinojimas, kad esame Jėzaus
Kristaus draugai, teikia mums
tvirtumo, nes Jis yra ištikimas.
„Draugystė su Jėzumi yra
neišardoma. Jis niekada nepalieka,
nors kartais atrodo, jog tyli. Kai
mums Jo reikia, leidžiasi surandamas
(plg. Jr 29,14) ir lydi mus, kad ir kur
beeitume (plg. Jos 1,9). Todėl, kad Jis
niekada nesulaužo sandoros. Prašo,
kad neapleistume Jo: Pasilikite
manyje (Jn 15,4). Bet jeigu
nutolstame, Jis lieka ištikimas, nes
savęs jis negali išsiginti (2 Tim
2,13)“[4].

Atsiliepti į Jėzaus draugystę – tai Jį
mylėti; meilė, kuri yra krikščioniško
gyvenimo širdis, pasireiškia visuose
mūsų veiksmuose. Mums reikia
tvirto vidinio gyvenimo, kuris yra



tikras draugystės su Dievu ženklas
ir būtina sąlyga bet kuriam darbui
su sielomis[5]. Visas apaštalavimas,
kiekvienas darbas dėl sielų kyla iš
draugystės su Dievu - tikros
krikščioniškos meilės kitam šaltinio. 
Gyvendami draugystėje su Dievu -
visų pirma ją turime puoselėti ir
brandinti - gebėsite rasti daug ir
tikrų draugų (plg. Sir 6,17).
Darbas, kurį Viešpats nuveikė ir
tęsia su mumis, palaikydamas
mus draugystėje su savimi, yra tas
pats darbas, kurio Jis nori su
daugeliu kitų sielų,
pasinaudodamas mumis kaip savo
įrankiais[6].

Žmogiška ir krikščioniška draugystės
prasmė

4. Draugystė yra nuostabi žmogiška
tikrovė – abipusės meilės tarp dviejų
žmonių forma, pagrįsta tarpusavio
pažinimu ir bendryste[7]. Tai meilė,
veikianti „abejomis kryptimis ir



trokštanti gero kitam asmeniui,
meilė, kuri jungia ir daro
laimingais“[8]. Todėl Šventasis Raštas
tikina, kad ištikimas draugas –
neįkainojamas – jokia suma
neatsveria jo vertės (Sir 6,15).

Dieviškoji meilės dorybė
antgamtiškai įgalina žmogiškąjį
gebėjimą mylėti, o tuo pačiu ir
draugystę: „Draugystė yra vienas iš
kilniausių ir aukščiausių žmogiškųjų
jausmų, išgrynintas ir atmainytas
dieviškąja malone“[9]. Šis jausmas
kartais gali atsirasti savaime, bet jį
visada būtina puoselėti bendraujant
ir skiriant laiko. „Draugystė nėra
trumpalaikė arba tik laikina, o
pastovus, tvirtas, ištikimas ryšys,
kuris bręsta su laiku. Tai šilumos
kupinas santykis, kuris mums leidžia
jaustis artimais; tuo pačiu – tai dosni
meilė, kuri mus skatina ieškoti
draugo gėrio“[10].



5. Neretai Dievas būtent per tikrą
draugystę įgyvendina savo išganymo
planą. Senajame Testamente
kalbama apie jaunojo Dovydo ir
Jonatano, Izraelio karalystės
paveldėtojo, bičiulystę. Pastarasis
nedvejodamas pasidalino su draugu
viskuo, ką turėjo (plg. 1 Sam 18,4), o
sunkiomis akimirkomis priminė savo
tėvui Sauliui visus gerus jaunojo
Dovydo darbus (plg. 1 Sam 19,4).
Gindamas draugą Jonatanas išdrįso
rizikuoti savo palikimu, kadangi 
mylėjo jį kaip save patį (1 Sam 20,17).
Nuoširdi judviejų draugystė padėjo
abiems išlikti ištikimais Dievui (plg. 1
Sam 20,8.42).

Pirmųjų krikščionių pavyzdys yra
ypač iškalbingas. Mūsų Tėvas
pabrėždavo, kad jie mylėjo vieni
kitus, šiltai ir tvirtai, per Kristaus
Širdį[11]. Abipusė meilė yra, nuo pat
Bažnyčios ištakų, Jėzaus Kristaus
mokinių skiriamasis ženklas (plg. Jn
13,35).



Tarp pirmųjų amžių krikščionių
randame šv. Bazilijaus ir šv.
Grigaliaus Nazianziečio pavyzdį. Jie
visą gyvenimą puoselėjo dar
jaunystėje užsimezgusią draugystę ir
net šiandien dalinasi ta pačia
liturgine švente Bažnyčios
liturginiame kalendoriuje. Šv.
Grigalius pasakoja, kad „abu
turėjome tik vieną tikslą ir rūpestį, o
tai buvo dorybė, t. y. gyvenimas
būsimąja viltimi“[12]. Jų draugystė
neatitraukė jų nuo Dievo, priešingai,
vedė pas Jį: „Stengėmės kreipti savo
gyvenimą ir veiksmus, klusnūs
dieviškajam įsakymui, abudu
rūpindamiesi sekti dorybe“[13].

6. Krikščionio, Dievo vaiko
asmenyje draugystė ir meilė yra
viena – dieviškoji šviesa, kuri
teikia šilumą[14]. Netgi galime
sakyti, šv. Augustino žodžiais
Viešpačiui, kad tarp krikščionių
„tikra draugystė yra tik tų, kuriuos
Tu jungi savo meile“[15]. Kita vertus,



kadangi meilė gali būti stipresnė
arba ne tokia stipri, o ir mūsų laikas
yra ribotas, taip ir draugystė būna
gilesnė arba ne tokia gili. Įprasta
kalbėti apie didelius draugus arba 
didelę draugystę, nors tai nereiškia,
kad ne tokia didelė ar ne tokia gili
draugystė nėra tikra.

Naujojo tūkstantmečio pradžioje šv.
Jonas Paulius II pažymėjo, kad
ateityje visos naujos apaštalinės
iniciatyvos būtų „įrankiai be sielų“,
jeigu jų šerdyje nebūtų nuoširdžios
meilės žmonėms, „dalinantis jų
džiaugsmais ir jų kančiomis, kad
gebėtume nujausti jų troškimus ir
patenkinti jų reikmes, pasiūlyti jiems
tikrą ir gilią draugystę“[16]. Mūsų
namai, skirti plačiai katechezei, turi
būti vietos, kur daugelis žmonių
suranda nuoširdžią meilę ir išmoksta
būti tikrais draugais.

7. Krikščioniška draugystė nė vieno
neatstumia, ji visada atvira



kiekvienam žmogui, su plačiai
atverta širdimi. Fariziejai kritikavo
Jėzų Kristų, lyg būti muitininkų ir
nusidėjėlių bičiuliu (Mt 11,19) būtų
kas nors blogo. Mes savo menkomis
jėgomis stengdamiesi sekti Viešpačiu
taipogi nė vieno neatstumiamame,
neatskiriame nė vienos sielos nuo
savo meilės Jėzuje Kristuje. Todėl
turite puoselėti tvirtą, ištikimą,
nuoširdžią – tai yra krikščionišką
– draugystę su visais savo darbo
kolegomis; ir su visais žmonėmis,
kad ir kokios būtų jų aplinkybės[17].

Kristus buvo visiškai įsitraukęs į savo
vietos ir laiko visuomeninį gyvenimą,
palikdamas mums pavyzdį. Kaip rašė
šv. Josemaria: Viešpats
neapsiriboja pokalbiu su maža,
siaura grupele – kalbasi su visais.
Su šventomis moterimis, su
ištisomis miniomis; su aukštųjų
Izraelio klasių atstovais, kaip
Nikodemas, ir su muitininkais,
kaip Zachiejus; su pamaldžiais



laikytais žmonėmis, ir su
nusidėjėliais, kaip samarietė; su
ligoniais ir su sveikais; su
vargšais, kuriuos mylėjo iš visos
širdies; su įstatymo mokytojais ir
su pagonimis, kurių tikėjimą jis
pagyrė labiau nei Izraelio; su
seneliais ir su vaikais. Niekam
Jėzus neatsako savo žodžio;
žodžio, kuris gydo, kuris guodžia,
kuris įkvepia. Kiek kartų
svarsčiau ir skatinau apsvarstyti
šį Kristaus apaštalavimo būdą,
sykiu žmogišką ir dievišką, kylantį
iš draugystės ir pasitikėjimo![18]

Draugystės apraiškos

8. Draugystė yra ypač svarbi, kad
praktikuotume būtiną meilės
apraišką - supratingumą: Tikra
meilė reikalauja nuoširdžių
pastangų suprasti savo draugų
įsitikinimus, net jeigu jie mums
būtų svetimi ar nepriimtini[19]. Taip
mūsų draugai padeda mums suprasti



kitokį nei mūsų požiūrį į gyvenimą,
praturtina mūsų vidinį gyvenimą ir,
kai draugystė gili, padeda patirti
pasaulį kitokiu būdu. Tai yra tikras 
jutimas kitame, buvimas jų
gyvenimo, jų nutikimų dalininkais.

Mylėti kitus reikalauja pripažinti ir
palaikyti juos, tokius, kokie yra, su jų
sunkumais, trūkumais, gyvenimo
istorija, aplinka ir ritmu artėjant prie
Jėzaus. Todėl, kad sukurtume tikrą
draugystę yra tikslinga išmokti
žvelgti į kitus žmones su meile, kol
juos matysime Kristaus akimis.
Turime nuvalyti savo akis nuo
išankstinių nusistatymų, išmokti
atrasti tai, kas gera, kiekviename
žmoguje ir atsisakyti troškimo ugdyti
juos pagal savo paveikslą. Kad
draugas priimtų mūsų meilę,
neprivalo išpildyti kokių tai sąlygų.
Kaip krikščionys, žvelgiame į
kiekvieną asmenį, visų pirma, kaip
Dievo mylimą kūrinį. Kiekvienas
žmogus yra nepakartojamas, ir lygiai



taip nepakartojamas yra ir
kiekvienas draugystės saitas.

Šv. Augustinas sakydavo, kad „nors
ta pati meilė yra visiems, ne visiems
skirtini tie patys vaistai – ta pati
meilė vienus nušviečia, su kitais
kenčia (...), su vienais yra švelni, su
kitais griežta, su niekuo
nesusipriešina ir visiems yra
motina“[20]. Būti draugais – tai išmokti
bendrauti su kiekvienu žmogumi
kaip tai darė Viešpats: Dievas
nesikartoja kurdamas sielas.
Kiekvienas yra toks, koks yra, ir su
kiekvienu reikia elgtis pagal tai,
kokį jį sutvėrė Dievas ir kaip jį
veda Dievas[21]. Kadangi reikia
atrasti ir norėti gero kitam, draugystė
pareikalauja kentėti su draugais ir
dėl draugų. Sunkiomis akimirkomis
labai padeda atnaujinti tikėjimą, kad
Dievas veikia žmonių sielose savitu
būdu ir ritmu.



9. Be to, draugystė turi nenusakomą
visuomeninę vertę, nes puoselėja
santaiką tarp šeimos narių ir labiau
žmogaus orumui pritinkančios
socialinės aplinkos kūrimą. Dėl
dieviško pašaukimo,- mums rašo
mūsų Tėvas,- gyvenate pasaulio
viduryje, dalindamiesi su kitais
žmonėmis – tokiais, kaip jūs –
džiaugsmais ir nusivylimais,
pastangomis ir lūkesčiais,
troškimais ir nuotykiais. Savo
kelionėje nesuskaitomais žemės
keliais jūs stengsitės – nes mus
taip skatina mūsų dvasia –
sugyventi su visais, bendrauti su
visais, prisidėti prie taikingos ir
draugiškos aplinkos kūrimo[22].

Ši draugystės aplinka, kurią
kiekvienas pašauktas neštis su
savimi, yra didelių pastangų daryti
kitų gyvenimą malonų vaisius.
Puoselėti mandagumą, džiaugsmą,
kantrybę, optimizmą, jautrumą ir
visas kitas dorybes, kurios daro



malonų gyvenimą drauge, yra
svarbu, kad žmonės jaustųsi
priimtais ir kad būtų laimingi: Švelni
kalba gausina draugus, mandagios
lūpos skatina draugišką pasveikinimą
(Sir 6,5). Pastangos pagerinti savo
charakterį yra būtina sąlyga, kad
lengviau užmegztume draugystės
saitus.

Iš kitos pusės, yra manierų, kurios
gali kliudyti arba apsunkinti
draugystės aplinkos kūrimą.
Pavyzdžiui, pernelyg kategoriškai
reikšti savo nuomonę, sudaryti
įspūdį, jog mūsų įsitikinimai yra
neklystami, arba uoliai nesidomėti,
ką sako kiti, yra veikimo būdai
uždarantys žmogų savyje. Kartais
toks elgesys rodo negebėjimą atskirti
tarp to, kas diskutuotina ir kas ne,
arba sunkumą neteikti pernelyg
didelės svarbos temoms, kuriose
galbūt įmanomi įvairūs sprendimai.



10. Krikščioniškas rūpestis kitais kyla
būtent iš mūsų vienybės su Kristumi
ir mūsų susitapatinimo su misija,
kuriai Jis mus pašaukė: Esame skirti
miniai – niekada neužsidarome,
gyvename žvelgdami į minią ir
nešame savo sieloje šiuos Jėzaus
Kristaus, mūsų Viešpaties,
žodžius: Gaila man minios, nes
jau tris dienas pasilieka su
manimi ir neturi ko valgyti (Mk
8,2)[23].

Stiprinti saitus su draugais reikalauja
laiko, dėmesingumo ir, dažnai,
atsisakyti patogumo arba įveikti savo
polinkius. Krikščioniui tai visų pirma
reiškia maldą, su tikrumu, kad ten
suras pakankamai jėgų pasauliui
pakeisti: Kad šis pasaulis judėtų
krikščioniška kryptimi – vienintele
to verta – turime puoselėti
ištikimą draugystę su žmonėmis,
kylančią iš ankstesnės ištikimos
draugystės su Dievu[24].



Nuoširdumas ir draugystė

11. Tikras draugas negali būti
dviveidis su savo draugu;
draugystė, jeigu ji ištikima ir
nuoširdi -vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis
(Jok 1,8), apsimetėlis ir dvilypis
žmogus yra visame kame nepastovus
- reikalauja aukos, atsidavimo,
apsikeitimo paslaugomis, kilnios ir
leistinos pagalbos. Draugas yra
tvirtas ir nuoširdus tiek, kiek su
antgamtiniu protingumu su
dosnumu rūpinasi kitais bei
pasiaukoja[25]. Draugystė yra abipusė
– tai yra nuoširdi abipusė bendrystė;
pasidalinimas savo patirtimi, kad
abu pasimokytų vienas iš kito.

Draugai dalinasi džiaugsmu, kaip
ganytojas radęs pražuvėlę avį (plg.
Lk 15,6) ir kaip moteris suradusi
pamestą drachmą (plg. Lk 15,9). Be
to, dalinasi svajonėmis ir projektais,
taip pat ir skausmu. Draugystė



reiškiasi pasirengimu pagelbėti, kaip
matome žmoguje, kuris kreipėsi į
Jėzų prašydamas sveikatos savo
draugo šimtininko tarnui (plg. Lk
7,6). Pagaliau, didžiausia draugystė
stengiasi atkartoti Jėzaus Kristaus
draugystės meilės didybę: Nėra
didesnės meilės, kaip gyvybę už
draugus atiduoti (Jn 15,13).

12. Kartais gali pasitaikyti, kad dėl
santūrumo ar drovumo neparodome
kitiems meilės taip, kaip norėtųsi.
Įveikti šią kliūtį, nugalėti baimę gali
būti puiki galimybė, kad Dievas
išlietų savo meilę mūsų drauguose:
„Tikra draugystė neatsiejama nuo
nuoširdžios abipusės meilės, kuri yra
tikroji abipusės laisvės ir tarpusavio
artumo apsauga“[26]. Šia prasme šv.
Tomas pažymi, kad tikra draugystė
turi pasireikšti išoriškai – ji
reikalauja „meilės abipusiškumo,
kadangi draugas yra draugas
draugui“[27].



Tuo pačiu, nuoširdžiai pasiūlyti savo
draugystę reiškia rizikuoti, kadangi
galime ir nesulaukti atsako.
Viešpaties gyvenimas aiškiai rodo šią
patirtį, kai turtingasis jaunuolis
pasirenka kitą kelią (plg. Mk 10,22)
arba kai leidžiantis nuo Alyvų kalno
Jėzus verkia Jeruzalės, galvodamas
apie tuos, kurie sukietino savo širdis
(plg. Lk 19,41). Kai tai anksčiau ar
vėliau patiriame, reikia įveikti baimę
rizikuoti dar kartą, lygiai taip, kaip
Jėzus Kristus rizikuoja su kiekvienu
iš mūsų. Tai reiškia susitaikyti su
šiuo pažeidžiamumu, žengti pirmą
žingsnį nelaukiant nieko mainais, su
žvilgsniu nukreiptu į didelį galimą
gėrį – tikrą draugystę.

13. Kad sukurtume palankią aplinką,
kurioje galėtų būti puoselėjama
vaisinga draugystė, būtina skatinti
kiekvieno spontaniškumą, puoselėti
iniciatyvą šeimos ir visuomeniniame
gyvenime. Šie du bruožai –
spontaniškumas ir iniciatyva –



neatsiranda savaime bet kurioje
aplinkoje; būtina tai skatinti,
paraginti žmones atskleisti savo
būdą. Logiška, kad taip atsiranda
pliuralizmas, kuris „turi būti
mylimas ir puoselėjamas, nors
kartais vienam ar kitam gali būti
sunku priimti skirtumus. Tas, kuris
myli laisvę, įstengia įžvelgti
teigiamus ir patrauklius aspektus to,
ką kiti mąsto“[28]. Vertinti tą, kuris yra
kitoks arba mąsto kitaip, yra
nusistatymas, rodantis vidinę laisvę
ir platų žvilgsnį – tai du tikros
draugystės bruožai.

Kita vertus, draugystė, kaip ir meilė
(draugystė yra meilės išraiška), nėra
vienalypė tikrovė. Ne visiems
draugams atsiveriame vienodai.
Pavyzdžiui, nėra tokia pati draugystė
tarp sutuoktinių, arba tarp tėvų ir
vaikų - kurią taip patarė šv.
Josemaria -, arba draugystė tarp
brolių ir seserų, tarp bendradarbių.
Kiekvienu atveju leisime save pažinti



atsižvelgdami į skirtingų santykių
savitumą. Pripažinti šį skirtingumą
nėra nuoširdumo ar draugystės
gelmės trūkumas, priešingai – tai yra
sąlyga, kad išsaugotume tikrąją
kiekvienos bendrystės prigimtį.

Draugystė ir brolystė

14. Palaimintasis Alvaras del Portillo
rašė, kad „sūnystė ir draugystė – du
neatsiejami dalykai mylintiems
Dievą“[29]. Panašiai ir tarp brolystės
bei draugystės yra glaudus ryšys.
Brolystė, ryšys, pagrįstas tiesiog
bendra sūnyste, tampa draugyste dėl
meilės tarp brolių: dėl abipusio
dėmesingumo, supratingumo,
bendravimo, atidaus ir jautraus
paslaugumo, materialinės pagalbos ir
t.t.

Šia prasme ir brolystė, įsišaknijusi
bendrame pašaukime į Dievo Darbą,
turi pasireikšti per draugystę, kuri
pasiekia brandą, kai gėris, kurio
kitam trokštame yra laimė,



ištikimybė ir šventumas. Tuo pačiu,
ši draugystė nėra „atskira“ (pagal
išimtinumą ir atribojimą žyminčią
žodžio prasmę), o visada atvira
kitiems, net jeigu erdvės ir laiko
ribos neleistų puoselėti tokios pat
bendrystės ir bendravimo su visais.

Su delikačia meile, būdinga Dievo
Darbui, padedame vieni kitiems
puoselėti ir trokšti šventumo sau
ir kitiems; ir jaučiamės stiprūs,
kaip tos kortos, kurios – atskirai –
neišstovi, bet viena kitą
palaikydamos sudeda stovinčias
pilis[30]. Taigi, meilė, kuri mus vienija,
yra ta pati meilė palaikanti Dievo
Darbo vienybę.

15. Draugystė yra nuolatinė parama
ir paskata bendrai misijai. Su savo
broliais ir seserimis dalinamės tais
pačiais džiaugsmais ir projektais,
rūpesčiais ir lūkesčiais, nors, be
abejo, yra asmeninio santykio su
Dievu aspektų, kuriuos paprastai



paliekame dvasiniam vadovavimui.
Tas pat nutinka ir draugystėje tarp
sutuoktinių, tarp tėvų ir vaikų bei
apskritai tarp gerų draugų.

Pastangos daryti kitų gyvenimą
malonų yra malonus užsiėmimas,
kasdienio gyvenimo dalis. Šioje
srityje, veikiant su žmogišku ir
antgamtiniu protingumu, vargiai
rasis perdėjimų. Priešingai, tai viena
iš pagrindinių kelio į šventumą dalių.
Man nesunku tai daug kartoti.
Meilės reikia visiems žmonėms, o
taip pat ir mums Dievo Darbe.
Stenkitės, be sentimentalizmo, kad
vis augtų prieraišumas vieni
kitiems. Kiekvienas mano vaiko
dalykas turi tapti – iš tiesų – mums
labai savu[31]. Tie, kas gyveno su
mūsų Tėvu, ypač prisimena meilę.
Meilę, dėl kurios jis siekė geriausio
kiekvienai savo dukrai ir kiekvienam
sūnui, ir kuri, tuo pačiu, jį skatino
giliai mylėti jų laisvę.



16. Meilė tarp brolių, dieviškoji
meilės dorybė, padeda, viena vertus,
žvelgti į kitus Kristaus akimis, vis
giliau suprasti jų vertingumą. Kita
vertus, meilė skatina padėti jiems
tapti geresniais, šventesniais. Šv.
Josemaria mus ragindavo: Visada
turėkite labai plačią širdį, kad
mylėtumėte Dievą ir vieni kitus.
Dažnai prašau Viešpatį, kad duotų
man tokią širdį kaip Jo; visų
pirma, kad prisipildyčiau Jo, o
vėliau – kad mylėčiau visus
kūrinius, niekada nesiskųsčiau,
gebėčiau suprasti ir atleisti
kitiems dėl jų trūkumų, nes
negaliu užmiršti, koks kantrus
buvo Dievas su manimi. Toks
supratingumas, tikra meilė,
pasireiškia ir brolišku pataisymu,
kai būtina, nes tai visiškai
antgamtinė priemonė padėti
tiems, kurie mus supa[32]. Broliškas
pataisymas kyla iš meilės, rodo, kad
norime, jog kiti būtų dar laimingesni.



Kartais gali būti sunku, tad esame
dėkingi ir dėl to.

17. Laimė nepriklauso nuo
pasisekimo, o nuo meilės, kurią
patiriame ir dalinamės. Mūsų brolių
ir seserų meilė teikia mums
tvirtumo, kad tęstume nuostabų
meilės ir taikos karą - in hoc
pulcherrimo caritatis bello!
Stenkimės nešti Kristaus meilę
visiems žmonėms, be išimčių dėl
kalbos, tautos, socialinių
aplinkybių[33]. Žinome, kaip labai
mūsų Tėvui patiko Šventojo Rašto
žodžiai: Frater qui adiuvatur a fratre
quasi civitas firma (Vg Pat 18,19) -
brolio padedamas brolis yra kaip
tvirtovė.

Per paskutinius pasisėdėjimus su
mumis tėvas Javieras dažnai
kartodavo: „Kad vienas kitą
mylėtumėte!“ Šis kvietimas buvo,
kaip visada, mūsų Tėvo maldos
aidas: Su kokiu atkaklumu



apaštalas šv. Jonas skelbė
„mandatum novum“! – „Kad
vienas kitą mylėtumėte!“ Pulčiau
ant kelių, be teatro, man tai
šaukia širdis, kad paprašyčiau
jūsų, dėl Dievo meilės, jog vienas
kitą mylėtumėte, vienas kitam
padėtumėte, pagelbėtumėte,
gebėtumėte atleisti. Taigi,
atmeskite puikybę, būkite
gailestingi, turėkite meilės;
padėkite vieni kitiems malda ir
nuoširdžia draugyste[34].

Draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimas

18. Nuo pat pirmųjų Opus Dei metų
šv. Josemaria mokė, kokiu konkrečiu
būdu Dievas mus kviečia skelbti
Evangeliją pasaulio viduryje: Turite
priartinti sielas prie Dievo taikliu
žodžiu, kuris pažadina
apaštalavimo horizontus;
atsargiu patarimu, kuris padeda
krikščioniškai nusakyti problemą;



maloniu pokalbiu pamokančiu
puoselėti meilę - tai
apaštalavimas, kurį kažkada
pavadinau draugystės ir
pasitikėjimo[35].

Tikra draugystė - kaip ir dieviškoji
meilės dorybė antgamtiškai
pakelianti žmogiškąjį matmenį - pati
savaime yra vertybė, o ne priemonė
ar įrankis įgyti pranašumui
visuomeniniame gyvenime, nors gali
jį ir atnešti (kaip gali sukelti ir
nemalonumų). Mūsų Tėvas
ragindamas puoselėti draugystę su
daugeliu žmonių tuo pačiu mus
įspėja: Tai darysite, mano dukros
ir sūnūs, ne naudodamiesi
draugyste kaip visuomenės
paveikimo taktika - taip draugystė
prarastų savaiminę savo vertę,
nes ji yra pirmasis ir labiausiai
betarpiškas žmonių brolystės
reikalavimas; mes, krikščionys,
privalome puoselėti ją tarp



žmonių, kad ir kokie skirtingi jie
būtų[36].

Draugystė turi savaiminę vertę, nes
rodo nuoširdų rūpestį kitu žmogumi.
Taigi, „pati draugystė yra
apaštalavimas; pati draugystė yra
dialogas, kuriame skleidžiame šviesą
ir patys esame apšviečiami; kurioje,
iš abipusio pasidalinimo svajonėmis,
kyla planai; kurioje džiaugiamės tuo,
kas gera, ir palaikome vieni kitus
sunkumuose; kurioje mums gera, nes
Dievas nori, kad būtume laimingi“[37].

Jeigu draugystė yra tokia, ištikima ir
nuoširdi, ji nepavirs įrankiu -
draugas tiesiog nori perduoti draugui
gėrį, kurį patiria savo gyvenime.
Paprastai veiksime to net
nesuvokdami - savo pavyzdžiu,
džiaugsmu, troškimu tarnauti, kuris
pasireiškia daugybe smulkmenų. Vis
dėlto, „liudijimo vertingumas
nereiškia, kad žodį turime laikyti
sau. Kodėl gi nekalbėti apie Jėzų,



kodėl nepasakoti kitiems, kad Jis
mums teikia jėgų gyventi, kaip gera
su Juo kalbėtis, kaip mums padeda
apmąstyti Jo žodžius? “[38] Draugystė
pasireiškia taip, savaime, asmenišku
pokalbiu, kupinu jautrumo ir
pagarbos laisvei, kuri yra draugystės
tikrumo pasekmė.

19. Žinoma, draugystės saitai skatina
dalintis daugybe akimirkų - kalbėtis
per pasivaikščiojimą arba prie stalo,
sportuojant, mėgautis bendrais
kultūriniais pomėgiais, ekskursijomis
ir pan. Apibendrinant, draugystė
reikalauja skirti laiko bendravimui ir
pasitikėjimui - be pasitikėjimo nėra
draugystės. Kalbėdamas apie
„draugystės apaštalavimą“, aš
turiu omenyje asmeninę
draugystę, pasišventusią,
nuoširdžią – iš žmogaus į žmogų,
iš širdies į širdį[39]. Kai draugystė
tikra, kai rūpestis kitu žmogumi yra
nuoširdus ir kupinas mūsų maldos,
nėra bendro laiko kuris nebūtų



apaštališkas - viskas yra draugystė ir
viskas yra apaštalavimas,
neatskiriamai.

Iš to kyla didžiulė, ne tik žmogiška,
bet ir dieviška draugystės svarba.
Dažnai jums kartoju, kaip pačioje
mūsų Darbo pradžioje - būkite
savo draugų draugais,
nuoširdžiais draugais, ir taip
puoselėsite vaisingą apaštalavimą
bei dialogą [40]. Tai reiškia ne turėti
draugų tam, kad puoselėtume
apaštalavimą, o kad Dievo Meilė
padarytų mūsų draugystės saitus
tikru apaštalavimu.

20. Draugystės užsimezgimas yra
kaip nelaukta dovana, tad reikalauja
kantrybės. Kartais, dėl negatyvių
patirčių ar išankstinių nusistatymų
gali užtrukti, kol saitas su mūsų
aplinkos žmogumi taps draugyste.
Kliūtimi gali būti ir nuogąstavimas,
žmonių nuomonės baimė arba
vengimas. Pravartu gebėti pažvelgti



kito akimis ir turėti kantrybės.
Turime būti kaip Jėzus Kristus, kuris 
yra pasirengęs kalbėtis su visais,
net ir nenorinčiais pažinti tiesos,
kaip Pilotas[41].

Yra daug galimų evangelizacijos
būdų. Dievo Darbe draugystė visada
yra pagrindinis apaštalavimas. Taip
mus mokė mūsų Tėvas: Tikrai
galima sakyti, mano sielos vaikai,
kad didžiausias Opus Dei darbo
vaisius yra tai, ką nariai nuveikia
asmeniškai, per pavyzdį ir
ištikimą draugystės apaštalavimą
su savo kolegomis – universitete,
fabrike, biure, kasykloje, laukuose
[42]. Neapleisdami esamų veiklų,
turime išmokti kaskart vis labiau
rūpintis savo draugais.

21. Be to, dažnai mūsų bendravimas
su draugais bus papildytas
institucinio pobūdžio apaštalavimu
centruose ir apaštalinėse veiklose: Ši
draugystė, pažintis su vienu iš



jūsų vėliau plėtojasi, viena vertus,
dėl prijautimo, palankumo bei dėl
apsilankymų dažnumo Opus Dei
namuose, kuriuose pradėjo
lankytis ir kuriuos jam pasakė
laikyti savo namais; visa tai,
žinoma, vėliau prisideda prie
draugystės su tais, su kuriais
susipažįsta ir bendrauja tuose
mūsų namuose[43].

22. Šiame draugystės apaštalavimo
kontekste taipogi paminėtinas
apaštalavimas ad fidem su tais, kurie
nėra mūsų tikėjimo dalininkai. Mano
dukterys ir sūnus, tikėjimo, tvirto
tikėjimo, meile veiklaus tikėjimo,
veritatem facientes in caritate (plg.
Ef 4, 15). Puoselėkite šią dvasią
bendraudami su atsiskyrusiais
broliais bei ne krikščionimis. Visiems
šiluma, visiems dieviškoji meilė,
visiems draugystė. Niekam, kuris
kada nors yra lankęsis mūsų
institucinėse veiklose, niekada
nebuvo papriekaištauta dėl jo



religinių įsitikinimų; niekam
nekalbama apie mūsų tikėjimą, jeigu
jis to nenori [44].

* * *

23. Šiuose puslapiuose norėjau
prisiminti, kokia reikalinga mums
visiems yra draugystė, ši Dievo
dovana, kuri teikia mums paguodos
ir džiaugsmo. Dievas taip sutvėrė
žmogų, kad šis negali nesidalinti
su kitais tuo, ką jaučia savo
širdyje, - jeigu sulaukė džiaugsmo,
jaučia savyje jėgą skatinančią
dainuoti ir šypsotis, padaryti -
kokiu nors būdu - ir kitus savo
džiaugsmo dalininkais; jeigu sielą
apniunka skausmas, trokšta
aplink save tylos, kuri jam
parodytų kitų supratimą ir
pagarbą. Reikia jam žmogaus,
reikia mums visiems, mano
dukterys ir sūnūs, palaikyti vieni
kitus, kad taip žygiuotume
pasaulio keliais, paverstume savo



svajones tikrove, įveiktume
sunkumus, džiaugtumės savo
pastangų vaisiais. Iš to kyla
didžiulė, ne tik žmogiška, bet ir
dieviška draugystės svarba[45].

Pirmieji jaunuoliai, pažinę Dievo
Darbą trisdešimtaisiais praėjusio
šimtmečio metais, šalia mūsų Tėvo
surado tikrą draugystės
aplinką.Būtent tai iš pradžių juos
patraukė ir padėjo išlikti vieningais
labai sunkiais momentais. Draugystė
teikia džiaugsmo ir paguodos
varguose; krikščionio draugystė
siekia didesnės laimės - bendrystės
su Jėzumi Kristumi – tiems, kurie yra
šalia. Kartu su šv. Josemaria
prašykime: Duok mums, Jėzau,
tokias širdis, kaip Tavo![46] Būtent
toks yra kelias. Tik turėdami Kristaus
jausmus - Būkite tokio nusistatymo
kaip Kristus Jėzus (Fil 2,5) - pajėgsime
nešti šią džiaugsmo pilnatvę į savo
namus, į savo darbą ir visur kitur,



kur tik rastumėmės, savo draugystės
dėka.

Su visa meile jus laimina

jūsų Tėvas

Roma, 2019 m. lapkričio 1 d.

Visų Šventųjų iškilmė.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Draudžiama be autorių teisių
turėtojo išankstinio sutikimo viešai

skelbti šį tekstą, visą bei atskiras jo
dalis)

(Pro manuscripto)



[1] Pastoracinis laiškas, 2017 m.
vasario 14 d., n. 9.

[2] Šv. Josemaria, Laiškas, 1965 m.
spalio 24 d., n. 10.

[3] Benediktas XVI, enc. Deus Caritas
est, 2005 m. gruodžio 25 d., n. 17.
Vert. „Bažnyčios žinios“.

[4] Popiežius Pranciškus, ap. par. 
Christus vivit, 2019 m. kovo 19 d., n.
154.

[5] Šv. Josemaria, 1943 m. gegužės 31
d. laiškas, n. 8.

[6] Šv. Josemaria, 1940 m. kovo 11 d.
laiškas, n. 70.

[7] Plg. šv. Tomas Akvinietis, Suma Th.,
II-II, q. 23, a.1, c.

[8] Šv. Jonas Paulius II, Kalba, 1981 m.
vasario 18 d.

[9] Benediktas XVI, Kalba, 2010 m.
rugsėjo 15 d.



[10] Popiežius Pranciškus, ap.par. 
Christus vivit, n. 152.

[11] Šv. Josemaria, Dievo bičiuliai, n.
225.

[12] Šv. Grigalius Nazianzietis, 
Pamokslas 43.

[13] Ibid.

[14] Šv. Josemaria, Kalvė, n. 565.

[15] Šv. Augustinas, Išpažinimai, 4, 7.

[16] Šv. Jonas Paulius II, ap. laiškas 
Novo Millennio ineunte, 2011 m.
sausio 6 d., n. 43.

[17] Šv. Josemaria, 1951 m. sausio 9 d.
laiškas, n. 30.

[18] Šv. Josemaria, 1965 m. spalio 24 d.
laiškas, n. 10.

[19] Vaga, n. 746. Plg. Kelias, n. 463.



[20] Šv. Augustinas, Katechezė
pradedantiesiems, 15, 23.

[21] Šv. Josemaria, 1956 m. rugpjūčio 8
d. laiškas, n. 38.

[22] Šv. Josemaria, 1965 m. spalio 24 d.
laiškas, n. 2.

[23] Šv. Josemaria, 1954 m. gegužės 31
d. laiškas, n. 23.

[24] Šv. Josemaria, Kalvė, n. 943.

[25] Šv. Josemaria, 1940 m. kovo 11 d.
laiškas, n. 71.

[26] 2018 m. sausio 9 d. pastoracinis
laiškas, n. 14.

[27] Šv. Tomas Akvinietis, Suma Th., II-
II, q.23, a.1, c.

[28] 2018 m. sausio 9 d. pastoracinis
laiškas, n. 13.

[29] Pal. Alvaro „Pratarmė“ į Dievo
bičiulius.



[30] Šv. Josemaria, 1957 m. rugsėjo 29
d. laiškas, n. 76.

[31] Šv. Josemaria žodžiai, citata iš pal.
Álvaro Laiškų šeimai, I, n. 115.

[32] Šv. Josemaria, Užrašai iš šeimos
susitikimo, 1972 m. spalis.

[33] Šv. Josemaria, Užrašai iš
meditacijos, 1964 m. vasario 29 d.

[34] Šv. Josemaria, Kalvė, n. 454.

[35] Šv. Josemaria, 1930 m. kovo 24 d.
laiškas, n. 11.

[36] Šv. Josemaria, 1940 m. kovo 11 d.
laiškas, n. 54.

[37] 2018 m. sausio 9 d. pastoracinis
laiškas, n. 14.

[38] Popiežius Pranciškus, ap. par. 
Christus vivit, n. 176.

[39] Šv. Josemaria, Vaga, n. 191.



[40] Šv. Josemaria, 1965 m. spalio 24 d.
laiškas, n. 16.

[41] Ibid., n. 12.

[42] Šv. Josemaria, 1940 m. kovo 11 d.
laiškas, n. 55.

[43] Šv. Josemaria, 1942 m. spalio 24 d.
laiškas, n. 18.

[44] Šv. Josemaria, 1965 m. spalio 24 d.
laiškas, n. 62.

[45] Ibid., n. 16.

[46] Plg. šv. Josemaria, Vaga, n. 813.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2019-11-01/

(2026-01-20)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2019-11-01/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2019-11-01/

	Prelato laiškas (2019 m. lapkričio 1 d.) | Apie draugystę

