
opusdei.org

Prelato laiškas (2015
m. lapkritis)

Krikščioniškas žvilgsnis į mirtį
yra geriausias priešnuodis
suprantamam nerimui, kurį
gali kelti šis nepažintas ir vis
dėlto neišvengiamas žingsnis.

2015-11-01

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Didelį džiaugsmą man suteikė vakar
Šv. Eugenijaus bazilikoje įšventinti į
diakonus būrelį jūsų brolių. Atsidavę
apaštališkajai Prelatūros – mistinio



Kristaus kūno gyvosios dalies –
veiklai, šie mano sūnūs iš visos
širdies tarnaus Bažnyčiai. O jai labai
reikia tokių šventųjų tarnautojų,
kurie stengiasi būti šventi, išsilavinę,
džiugūs ir paslankūs dvasiniame
gyvenime, – tokių troško šv.
Chosemarija. Atkakliai melskime
Dievo, kad pasaulyje niekada nebūtų
stokojama šios dovanos – šventų
seminaristų ir kunigų vyskupijose.

Šio mėnesio pradžia mums primena
guodžiančią šventųjų bendrystės
tiesą. Šiandien ypač prisimename
tuos tikinčiuosius, kurie jau gėrisi
Švenčiausiąja Trejybe Danguje, o
rytoj savo maldas skirsime už tuos
iškeliavusius tikinčiuosius, kurie dar
apvalomi Skaistykloje, – turime
palaikyti su jais stiprią draugystę.

Prisimenu, su kokiu pamaldumu
nugyvendavo šią dieną mūsų Tėvas.
Jis iš širdies troško, kad šventos
sielos, taip pat ir dėl Bažnyčios



užtarimo, gautų visišką laikinosios
bausmės už nuodėmes atleidimą ir
galėtų pasiekti palaimingąjį Dievo
regėjimą. Jis taip stipriai troško šio
gailestingumo ir meilės pasireiškimo,
kad nurodė, jog Opus Dei būtų dažnai
švenčiamos Mišios, priimama
Šventoji Komunija ir kalbamas
rožinis už amžinąjį atilsį jo dukteris
ir sūnus, mūsų tėvus ir brolius bei
seseris, mirusius bendradarbius ir
visus palikusius šį pasaulį.
Negailėkime šių užtariamųjų maldų
ir savo ruožtu pridėkime prie jų tai,
kas, mūsų nuomone, yra tinkama.
Pirmiausia aukokime savo darbą,
atliktą taip tobulai, kaip tik įmanu, su
džiugia maldos ir atgailos dvasia.

Šv. Pauliaus patarimas irgi čia labai
dera:cotídie mórior[1] – kasdien aš
mirštu nuodėmei, idant būčiau
prikeltas su Kristumi Jėzumi. Šv.
Chosemarija, laikydamasis apaštalo
patarimo, mus pakvietė dažnai
mąstyti apie mūsų žemiškojo



gyvenimo pabaigą, stengiantis kaip
galima geriau pasirengti susitikti su
Dievu. Mirtis yra kiekvieną, be
išimties, paveikianti tikrovė.
Daugelis jos bijo ir daro viską, kad tik
užmirštų ją. Taip neturėtų elgtis
krikščionys, gyvenantys tikėjimu. 
„Kai ką“ mirtis stingdo ir
užklumpa. Mus mirtis – o tai
Gyvenimas – drąsina ir skatina.
Jiems tatai pabaiga, o mums
pradžia.[2]

Vis dėlto šis perėjimas kartais būna
itin jaudinantis, ypač kai jis
užklumpa netikėtai arba kai palyti
dar jaunus žmones, kuriems visas
gyvenimas plyti prieš akis. Šventasis
Tėvas sako, kad tokiais atvejais
daugeliui žmonių mirtis yra tarsi
šeimos gyvenime atsivėrusi juodoji
skylė, kurios negalime niekaip
paaiškinti[3].

Tačiau niekada neturėtume pamiršti,
kad – Šventasis Raštas mums taip



sako – Dievas mirties nepadarė ir
nesidžiaugia gyvųjų žūtimi[4].
Žmogus buvo sukurtas mirtingos
prigimties, bet Dievo išminties ir
visagalybės jam buvo skirta nemirti,
jei mūsų pirmieji tėvai būtų mylėję ir
ištikimai klausę Dievo priesakų. Jie
leidosi gundytojo apgaunami, o to
padarinys akivaizdus: kaip per vieną
žmogų nuodėmė įėjo į pasaulį, o per
nuodėmę mirtis, taip mirtis
prasiskverbė į visus žmones, nes visi
nusidėjo[5].

Mūsų Tėvas, pateikęs daugybę
naudingų ir guodžiančių apmąstymų
šia tema, viename iš daugelio rašė: 
Mirtis neišvengiamai ateis. Todėl
tikra tuštybė būtų sutelkti dėmesį į
būtį šiame gyvenime! Žiūrėk, kiek
moterų ir vyrų kenčia. Vieniems
skaudu išeiti todėl, kad jis
baigiasi; kitiems nuobodu išbūti
todėl, kad jis tęsiasi… Kiekvienu
atveju klaidinga ir neprasminga



mūsų žingsnius žemėje laikyti
savitiksliu.

Reikia ištrūkti iš šios logikos ir
perimti kitą, amžinąją logiką.
Būtina visiškai pasikeisti,
ištuštinti save – atsikratyti
egocentriškų laikinųjų paskatų ir
atgimti amžinajame Kristuje.[6]

Tik su tikėjimu žvelgdami į
nukryžiuotąjį Jėzų Kristų, imame
nutuokti, kokia yra šio slėpinio,
sklidino veikiau paguodos, nei
liūdesio, prasmė. Katalikų Bažnyčios
katekizme mokoma: „Kristaus dėka
krikščioniška mirtis turi teigiamą
prasmę. „Man gyvenimas – tai
Kristus, o mirtis – tik laimėjimas“ (Fil
1, 21). „Štai tikras žodis: jei mes su
juo numirėme, su juo ir
gyvensime“ (2 Tim 2, 11). Esminė
krikščioniškos mirties naujovė yra
tai, kad per Krikštą krikščionis jau
yra sakramentiniu būdu „miręs su
Kristumi“, idant pradėtų naują



gyvenimą; ir jei mes mirštame
Kristaus malonėje, fizinė mirtis
užbaigia tą „mirimą su Kristumi“ ir
galutinai mus įtraukia į Kristų Jo
Atpirkimo aktu“.[7] Vieno mūsų
brolio motinos atsakymas, ištartas su
tikėjimu bemirštant, tegu ir
nevisiškai teisingas, bet turi tiesos
grūdą: „Kaipgi Viešpats atsisakys
priimti mane, jei aš metai iš metų
kasdien Jį priimdavau Komunijoje?“

Tikėjimo, suvienyto su viltimi ir
meile, tikrumas gali išsklaidyti
liūdesį ir baimę, dažnai sudarkančius
paskutinius žemiškojo gyvenimo
žingsnius. Negana to, kaip
nepaprastai aiškiai matome
šventiesiems iškeliaujant iš šios
žemės, – tikint mirtį įmanu pasitikti
ramiai, nes mūsų susitikimas su
Dievu arti. Nebijok mirties. Priimk
ją jau dabar, didžiadvasiškai…,
kada Dievas panorės…, kaip
Dievas panorės..., kur Dievas
panorės. Neabejok: ji ateis tokiu



metu, tokioje vietoje ir taip, kaip
bus tinkamiausia…, siunčiama
Dievo, tavo Tėvo. Sveika atvykusi,
mūsų sese mirtie![8]

Šie apmąstymai yra tradiciškai
būdingi krikščioniškajam mokymui
ir elgsenai. Jie nėra negatyvūs, jais
nesistengiama skatinti neprotingų
baimių, veikiau ugdoma šventa
sūniška baimė, kupina pasitikėjimo
Dievu. Jie atspindi ir antgamtinį, ir
žmogiškąjį realizmą, be to,
atskleidžia, kad tikėjimu grindžiama
krikščioniškoji išmintis sielai suteikia
ramybę ir pasitikėjimą.

Mūsų Tėvas mus mokė daryti
praktines išvadas iš šio momento ir,
apskritai, paskutiniųjų dalykų
apmąstymo. Taigi nemąstykime
apie šiuos dalykus atsainiai, –
viena proga jis pamokslavo būreliui
savo jaunų sūnų. – Trokštu, kad nė
vienas iš jūsų nemirtų. Palik juos,
Viešpatie, dar nepaimk jų! Jie dar



jauni, o Tu turi tiek nedaug čionai
įrankių! Viliuosi, kad Viešpats
išklausys mane… Bet ji gali ateiti
bet kurią akimirką.[9] Baigdamas
jis sakė: Kokia objektyvi tampa
sąžinė apmąstant mirtį! Koks
puikus tai vaistas nuo valios
maišto ir proto išdidumo
įsigalėjimo! Mėk jį ir
pasitikėdamas sakyk Viešpačiui:
kaip Tu nori, kada Tu nori, kur Tu
nori.[10]

Aišku, kad dažnai būna sunku
priimti mirtį, kai ji ištinka tuos,
kuriuos mylime labiausiai: tėvus,
vaikus, sutuoktinius, brolius ir
seseris… Tačiau Dievo malonės
padedami Viešpaties prisikėlimo
šviesoje – o jis neapleidžia nė vieno,
kuriuos jam Tėvas pavedė, – galime,
pasak apaštalo Pauliaus, išrauti
mirties geluonį (1 Kor 15, 55). Mes
galime jai užkirsti kelią, kad ji
neužnuodytų gyvenimo, nenutrauktų
mūsų meilės ryšių, neįstumtų mūsų į



tamsiausią tuštumą.[11] Kas yra
tikriau, kaip tai, kad Viešpats nori,
jog būtume su Juo, idant
dalyvautume šventajame Jo regėjime
ir artume. Ar šią viltį kasdien
puoselėjame? Ar karštai meldžiamės,
kaip melsdavosi mūsų Tėvas, šiais
žodžiais: vultum tuum, Dómine,
requiram[12] – Tavo veido, Viešpatie,
aš ieškau?

Jeigu krikščioniškoji šeima giliai
įsišaknijusi tikėjime, tos sielvarto
lydimos valandos gali tapti (iš tikrųjų
dažnai ir tampa) proga sustiprinti
ryšius, vienijančius įvairius jos
narius. Šiame tikėjime galime
paguosti vienas kitą, žinodami, kad
Viešpats kartą visiems laikams
nugalėjo mirtį. Mūsų mylimieji
neprarasti nebūties tamsybėje: viltis
laiduoja mums, kad jie yra gerose ir
stipriose Dievo rankose. Meilė yra
stipresnė už mirtį. Taigi turime eiti
tuo keliu ugdydami meilę, ją
stiprindami, ir meilė apsaugos mus iki



tos dienos, kai bus nušluostyta
kiekviena ašara, kai „nebebus mirties,
nebebus liūdesio nei aimanos, nei
sielvarto“ (Apr 21, 4).[13]

Ši krikščioniškoji vizija yra tikras
priešnuodis baimei, dažnai
kamuojančiai tuos žmones, kurie
suvokė žemiškojo gyvenimo
trumpalaikiškumą. Drauge tikrai yra
logiška, kaip jau minėjau, nuliūsti dėl
mylimųjų mirties ir verkti jiems
iškeliavus. Jėzus irgi verkė mirus
Lozoriui, geriausiam Jo draugui, iki
prikėlė jį iš mirusiųjų. Tačiau
neturėtume persistengti, nes
nuosekliam krikščioniui mirti
reiškia eiti į vestuvių puotą. Štai
kaip šv. Chosemarija ją aprašė: Kai
mums sakys: ecce spónsus venit,
exíte óbviam ei(Mt 25, 6) – išeikite,
nes jaunikis ateina, Jis ateina
ieškoti tavęs, – šaukimės mūsų
Motinos užtarimo. Šventoji Marija,
Dievo Motina, melsk už mus,
nusidėjėlius, dabar…ir koks



laimingas būsi mirties valandą!
Kaip šypsosies mirties valandą!
Nebus nė lašo baimės, nes paims
ištiestos Marijos rankos.[14]

Mūsų Tėvas, Dievui pasišaukus savo
artumon kurią nors jauną jo dukrą
ar kurį nors jauną sūnų, sūniškai 
protestuodavo ir giliai
sielvartaudavo, nors veikiai
priimdavo Dievo, žinančio, kas
mums išties yra geriausia, valią. Fiat,
adimpleátur… – jis melsdavosi. – 
Teisingiausia ir mieliausia Dievo
Valia tebūnie, teišsipildo, tebūnie
garbinama ir amžinai aukštinama
labiau už viską! Amen. Amen.[15]
Ir jam būdavo suteikiama ramybė.

Visi šie apmąstymai visada eina
išvien su suvokimu, kad Dievo
Visagalybė sugrąžins mus į
gyvenimą: vita mutátur, non
tóllitur[16]– gyvenimas tik pasikeičia,
bet nenutrūksta. Saugumas žinant,
kad esame arti Dievo, kad gausime



visą mūsų Motinos Bažnyčios tomis
galutinėmis valandomis teikiamą
pagalbą, mus skatins taip mąstyti: 
Viešpatie, tikiu, kad prisikelsiu;
tikiu, kad mano kūnas vėl
susivienys su siela, idant amžinai
viešpatautų su Tavimi: dėl
begalinių Tavo nuopelnų, dėl Tavo
Motinos užtarimo, dėl Tavo man
parodyto prielankumo.[17]

Mano dukros ir sūnūs, stenkimės
perduoti šį džiaugsmą ir šį tikėjimo
tikrumą. Melskimės kasdien už tuos
žmones, kurie atiduoda savo sielą
Dievui, kad jie atsivertų tai didžiai
malonės apstybei, kurią Dievas savo
Švenčiausiosios Motinos užtarimu
teikia tomis valandomis. Ir
nepaliaukime meldę šventumo viso
pasaulio šeimoms, idant pastarojo
Sinodo išvados paakintų jas visiškai
ištikimai laikytis išganymo plano,
Dievo įrašyto į pačią santuokos ir
šeimos šerdį.



Norėčiau, kad jūs stabtelėtumėte
apmąstyti šventosios Bažnyčios
išmintį – ji sujungė Visų Šventųjų
iškilmę su kita diena, skirta paminėti
visiems iškeliavusiems tikintiesiems:
skonėkitės dangiškuoju džiaugsmu,
persmelkiančiu šio mėnesio liturgiją
ir visus metus.

Su meile jus laimina

jūsų Tėvas

+ Javier

Roma

2015 m. lapkričio 1 d.

P. S. Šiomis dienomis vyksiu į
Navaros universiteto ligoninę, man
bus atliekama chirurginė operacija.
Stipriai vienijuosi su kiekvienu ir
kiekviena iš jūsų, vildamasis, kad
palaikysite mane savo maldos
stiprybe.



[1] 1 Kor 15, 31.

[2] Šv. Chosemarija. Kelias, Nr. 738.

[3] Popiežius Pranciškus. Kalba
bendrojoje audiencijoje. 2015 m.
birželio 17 d.

[4] Išm 1, 13.

[5] Rom 5, 12.

[6] Šv. Chosemarija. Vaga, Nr. 879.

[7] Katalikų Bažnyčios katekizmas,
1010.

[8] Šv. Chosemarija. Kelias, Nr. 739.

[9] Šv. Chosemarija. Meditacijos
užrašai. 1948 m. gruodžio 13 d.

[10] Ten pat.



[11] Popiežius Pranciškus. Kalba
bendrojoje audiencijoje. 2015 m.
birželio 17 d.

[12] Plg. Ps 26 (27), 8.

[13] Popiežius Pranciškus. Kalba
bendrojoje audiencijoje. 2015 m.
birželio 17 d.

[14] Šv. Chosemarija. Neformalaus
susitikimo užrašai. 1974 m. birželio
23 d.

[15] Šv. Chosemarija. Kalvė, Nr. 769.

[16] Romos Mišiolas. Pirmoji Mišių
už mirusiuosius dėkojimo giesmė.

[17] Šv. Chosemarija. Meditacijos
užrašai. 1948 m. gruodžio 13 d.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2015-m-lapkritis/


lt-lt/article/prelato-laiskas-2015-m-
lapkritis/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2015-m-lapkritis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2015-m-lapkritis/

	Prelato laiškas (2015 m. lapkritis)

