
opusdei.org

Prelato laiškas (2013
m. vasaris)

Tapdamas žmogumi Dievo
Sūnus visiškai prisiėmė
žmogišką prigimtį. Šiuo laišku
Prelatas kviečia pažinti,
bendrauti ir mylėti šventą
Jėzaus Kristaus žmogiškumą,
atsiskleidusį jo viešajame
gyvenime, kurį pažįstame iš
Evangelijos pasakojimų.

2013-03-18

Mylimiausieji: tesaugo Viešpats
mano dukteris ir sūnus!



Apmąstydami begalinę žmonėms
dovanotą Dievo meilę, kuri labiausiai
pasireiškia Įsikūnijimo slėpinyje
liekame giliai sujaudinti: taip
pradeda mūsų Tėvas savo pamokslą
„Šventumo keliu “. [1] Manau, kad
mes taip pat trokštame patirti šį
vidinį išgyvenimą, kai meldžiamės
Tikėjimo išpažinimą. Su kokiu
dėkingumu tai išpažįstame, kai
teigiame, jog amžinasis Dievo Žodis
įsikūnijo Mergelės Marijos įsčiose
veikiant Šventajai Dvasiai ir tapo
žmogumi! Tardami šiuos žodžius
giliai nusilenkiame, o du kartus per
metus atsiklaupiame, „nes šydas,
slėpęs Dievą, atsiveria ir Jo
negirdėta, nepasiekiama paslaptis
mus paliečia. Dievas tampa
Emanueliu, „Dievu su mumis”. Kai
dalyvaujame Mišiose, kuriose
skamba didžių sakralinės muzikos
kompozitorių kūriniai – sakė
šventasis Tėvas neseniai vykusioje
audiencijoje – (...) iškart pastebime,
kaip ši frazė išsiskiria, tarsi norint



universalia muzikos kalba
pabrėžti tai, ko negali išreikšti
žodžiai – didžią Dievo, kuris
įsikūnija, kuris tampa žmogumi,
paslaptį.“ [2]

Ankstesnėmis savaitėmis liturgijos
padedami sekėme Jėzaus žingsniais
žemėje: pirmiausia Nazareto
dirbtuvėse, paskui Judėjos ir
Galilėjos keliuose. Siūlau jums, kad
dabar, apmąstydami šią didžią Dievu
tapusio žmogaus paslaptį,
stabteltumėte ties įvairiais Viešpaties
gyvenimo žemėje momentais. Nes
Jėzus ne tik gimė kaip tikras žmogus
Betliejuje, bet taip pat ir vaikščiojo
tarp mūsų daugiau nei trisdešimt
metų būdamas visiškai žmogiškos
prigimties. Šv. Chosėmarija mus
skatindavo dėkoti tam, kuris
prisiėmė mūsų kūną su visomis
pasekmėmis. Jis pabrėžė: „Dievas ne
apsivilko žmogumi, o įsikūnijo.“ [3]
Vatikano II Susirinkimas mums
primena, kad Dievo Sūnus „dirbo



žmogaus rankomis, mąstė žmogaus
protu, veikė su žmogaus valia, mylėjo
žmogaus širdimi. Gimęs iš Mergelės
Marijos jis tikrai tapo vienu iš mūsų,
viskuo panašiu į mus, išskyrus
nuodėmę." [4]

Mąstant apie Viešpaties gyvenimą
labai svarbu „įgyti nuostabą dėl
šios paslapties, leisti apgaubiami
šio įvykio didingumo: Dievas,
tikrasis Dievas, visa ko Kūrėjas ėjo
mūsų takais kaip žmogus, kad
apreikštų mums savo paties
gyvenimą. (plg. 1 Jn 1, 1-4)“ [5]Su
malonės pagalba pasinerkime į šio
Dievo tapimo tobulu žmogumi
pasėkmių apmąstymus. Jėzus mums
parodo pavyzdį, kaip su tuo orumu,
kurį jis mums laimėjo, galime elgtis
bet kurioj situacijoje - kaip tikri
Dievo vaikai. Liturginiais metais
kaskart su nauja prasme
prisiminkime jo pagrindines
pamokas. Pabandykime priimti jas
asmeniškai, stengdamiesi įgyvendinti



jas savo kasdienėse aplinkybėse: tai
saugus kelias ir nėra kito, kad
pasiektume šventumą, į kurį Viešpats
šaukia visus krikščionis. Jis pats
pasakė Evangelijoje: „Aš esu Kelias,
Tiesa ir Gyvenimas (...) niekas
neateina pas Tėvą kitaip, tik per
mane.“ [6]

Nuo pat jaunystės tiems, kurie
prisiartindavo prie jo pastoracinio
darbo (bei tiems, kurių jis ieškojo
pats, idant galėtų priartinti prie
Dievo, nes apaštalavime nėra
atostogų), šv. Chosėmarija
parodydavo taką, kuriuo einant
galima sekti Kristų kasdieniame
gyvenime. Dievas jam davė ypatingą
šviesą, leidusią atrasti Kristaus
gyvenimo Nazarete išganomąją
prasmę, kuri, kaip teigia Katalikų
Bažnyčios Katekizmas, „įgalina
kiekvieną žmogų išgyventi
bendrumą su Jėzumi visiškai
kasdieniškuose dalykuose“ [7] Tai
aiškiai pasakė Benediktas XVI



pripažindamas, kad mūsų Įsteigėjo
elgesyje ir raštuose su ypatinga jėga
šviečia dieviškos šviesos spindulys,
glūdintis Evangelijoje, būtent dėl to,
kad jis mokė, jog šventumas gali ir
turi būti pasiekiamas įprastinėse
krikščioniško gyvenimo aplinkybėse
[8], susidedančiose iš darbo valandų,
pasišventimo šeimai, profesinių ir
socialinių santykių...

Išties Dievas į šv. Chosėmarijos širdį
įdėjo: „troškimą padėti bet kokios
padėties žmonėms ir bet kokiomis
sąlygomis suprasti, jog kasdienis
gyvenimas gali būti šventas ir
pilnas Dievo. Viešpats kviečia mus
sušventinti įprastines kasdienes
užduotis, nes būtent čionai
atrandamas krikščioniškas
tobulumas.“ [9] Ir jį apšvietė, kad
įsteigtų Opus Dei, kelią į šventumą
vykdant kasdienes profesines ir
krikščionio pareigas. [10] Opus Dei
dvasia yra užtikrintas būdas tiems,
kurie nori surasti Kristų, sekti Juo ir



mylėti Jį tarp žemiškų dalykų, visose
žemės kryžkelėse.

Įsikūnijimo paslaptis mums kalba
apie Dievo atsidavimą visai žmonijai.
Dieviškasis Žodis, „tapdamas kūnu
panorėjo tapti dovana žmonėms,
pats save atidavė dėl mūsų (...),
prisiėmė mūsų žmogiškumą, kad
padovanotų mums savo
dieviškumą. Tai yra didelė dovana.
Taip pat kalbant ir apie mūsų
davimą, - sako Popiežius, -
nesvarbu, ar ta dovana brangesnė
ar pigesnė. Tas, kuris nesugeba
duoti truputį savęs, visada duoda
per mažai. Be to, kartais ieškoma
būtent pakeisti širdį ir atsidavimo
įsipareigojimą pinigais,
materialiais dalykais. Įsikūnijimo
paslaptis rodo, kad Dievas taip
nedarė: jis nedavė tik kažko, o
atidavė save patį per Vienatinį
Sūnų.” [11] To paties Jis laukia iš
kiekvienos ir kiekvieno iš mūsų.



Mėnesio viduryje prasideda Gavėnia
- ypač tinkamas laikas peržvelgti
savo elgesį ir pažvelgti, ar esame
dosnūs su Dievu ir su kitais dėl
Dievo. Antrajame Pelenų trečiadienio
skaitinyje, Tautų apaštalas mums
perduoda nuo Viešpaties: „Aš
išklausiau tavęs priimtinu metu, aš
tau pagelbėjau išganymo dieną. Štai
dabar palankus metas, štai dabar
išganymo diena!” [12]Be to, tame
pačiame laiške jis skatina mus
tarnauti Dievui, visuomet būti: 
„didžiai kantrūs sielvartuose,
negandose, suspaudimuose,
plakimuose, kalėjimuose, sąmyšiuose,
sunkiuose darbuose, budėjimuose,
badavimuose; pasirodome tyrumu,
išmintimi, pakantumu, gerumu,
Šventąja Dvasia, neveidmaininga
meile.“ [13]

„Šie apaštalo žodžiai -, rašė šv.
Chosėmarija, - turėtų daryti jus
laimingus, nes jie yra, kaip ir buvo
anksčiau, jūsų – paprasto



krikščionio pasaulio sukūryje –
pašaukimo patvirtinimas, jumis
su kitais, sau lygiais žmonėmis,
dalijantis žmogiškojo gyvenimo
entuziazmu, džiaugsmais ir
rūpesčiais. Visa tai yra kelias į
Dievą. O Dievas iš jūsų prašo
visuomet veikti kaip jo vaikams ir
tarnams. Tačiau šios paprastos
gyvenimo aplinkybės taps dievišku
keliu tiktai tada, jeigu mes iš tiesų
pasikeisime, jeigu mes tikrai
atsiduosim. Nes šv. Paulius kalba
sunkiais žodžiais. Jis prižada, kad
krikščionio gyvenimas bus sunkus,
pilnas rizikos ir nuolatinės
įtampos. Kaip neteisingai mes
suprantame krikščionybę, jeigu
mėginame ją paversti į kažką
žavingo ir patogaus! Tačiau taip
pat neteisinga galvoti, jog toks
gilus, rimtas gyvenimo būdas,
kuris yra visiškai susijęs su visais
žmogiškos egsitencijos sunkumais,
tai tėra tik sielvartas, priespauda
ar baimė. Krikščionis yra



realistas. Jo antgamtinis ir
žmogiškas realizmas padeda jam
priimti visus savo gyvenimo
aspektus: liūdesį ir džiaugsmą,
savo paties ir kitų žmonių
kentėjimą, tikrumą ir abejones,
dosnumą ir savanaudiškumą.
Krikščionis visa tai patiria ir tam
priešinasi žmogišku vientisumu ir
iš Dievo gaunamomis jėgomis.”[14]

Prieš tęsiant, man atrodo būtina
stabtelti prie minties: „Ar ruošiuosi
gyventi šias savaites su atgailos
dvasia? Ar trokštu viduje įsigilinti į
Jėzaus Kristaus kančią? Ar atmetu
apsimarinimų baimę?

Tik tada, kai krikščioniškai
susitelkiame ties gyvenimo
pakilimais ir nuosmukiais (kaip ką
tik minėjau cituodamas mūsų Tėvą),
kuriuose dažnai atsiranda kūrinio
ribotumas ir kentėjimas, galime giliai
suvokti žmogiškos būsenos realybę.
Kad surastume prasmę rūpesčiams



bei nerimui, kurį gali sukelti
gyvenimo negandos – skausmas,
nedarbas, liga, mirtis – mums reikia
nuoširdaus tikėjimo begaline Dievo
meile. Tik įsikūnijusio Žodžio
šviesoje viskas įgyja prasmę. „Su
Dievo Sūnaus Įsikūnijimu pradėtas
naujas kūrimo darbas, duodantis
baigtinį atsakymą į klausimą: „Kas
yra žmogus?“. Vien tik Jėzuje
visiškai atsiskleidžia Dievo planas
žmogui.” [15]

Šitai buvo labai aiškiai išreiškšta
paskutiniame ekumeniniame
susirinkime: „Iš tiesų žmogaus
slėpinys aiškiausias tampa tik
įsikūnijusio Žodžio slėpinyje. Mat
Adomas, pirmasis žmogus, buvo
ateisiančiojo, tai yra Viešpaties
Kristaus, provaizdis. Apreikšdamas
Tėvo ir jo meilės slėpinį, Kristus,
naujasis Adomas, pačiam žmogui
pilnai parodo, kas yra žmogus, ir
atskleidžia jo pašaukimo
kilnumą.” [16]



Mano dukros ir sūnūs, dar kartą
raginu: stenkimės gerai pasinaudoti
Evangelijos skaitymu, o kad taip ir
būtų, viduje giliai apmąstykime
mūsų Viešpaties gyvenimo epizodus.
Šv. Chosėmarija mūsų visada
prašydavo, kad neskaitytume šių
pastraipų taip, tarsi jos būtų
svetimos, bet įsijaustume į jas kaip jų
veikėjai su savo silpnybėmis ir
troškimu tapti geresni, prisipildyti
nuostabos prieš švenčiausiąjį Jėzaus
žmogiškumą ir remdamiesi jo
dieviškąja stiprybe.

„Sekti Kristumi- štai paslaptis. Būti
šalia Jo taip arti, kad su Juo
sutaptume, kad gyventume su Juo
kaip pirmieji apaštalai. Jei
netrukdysime malonei veikti,
netrukus galėsime teigti, jog esame
apsivilkę mūsų Viešpačiu Jėzumi
Kristumi (plg. Rom 13, 14). Viešpats
atsispindi mūsų elgesyje lyg
veidrodyje. Jei veidrodis yra geras,



toks, koks turi būti, jis atspindės
mieliausią mūsų Išganytojo veidą, jo
neiškreipdamas,
nesukarikatūrindamas, ir kiti galės
Juo žavėtis, Juo sekti.“ [17]

Pirmosiomis eilinio liturginio laiko
savaitėmis ir Gavėnios metu
Bažnyčia mums pristato scenas,
kuriose atsiskleidžia Viešpaties
dieviškumas bei žmogiškumas. Kartu
su dideliais stebuklais, kurie parodo
Jo dievišką prigimtį, galime būti ir
tikros jo žmogiškos prigimties
liudytojais: kai Jis jautė alkį ir
troškulį, fizinį nuovargį keliaudamas
ilgose kelionėse iš vienos vietos į kitą,
kai džiaugėsi suradęs širdis, kurios
atsiverdavo malonei ir kai
sielvartavo jei žmonės jo
nepriimdavo. Pavyzdžiui,
komentuodamas vieną iš tų
momentų, šv. Chosėmarija sakė: „Jis
buvo alkanas; Visatos Kūrėjas,
visų kūrinių Viešpats alkanas!
Viešpatie, aš tau dėkoju, kad Dievo



įkvėptas šventasis autorius
primena šią detalę, tai skatina
mane dar labiau Tave mylėti,
žadina karštą troškimą žavėtis
Tavo švenčiausiu Žmogiškumu!
Perféctus Deus, perféctus homo,
tobulas Dievas ir tobulas Žmogus,
turintis kūną ir kraują, kaip jūs ir
aš.“ [18]

Jei atkakliai eisime šiuo keliu nuo
Nazareto iki Kryžiaus, mums labai
plačiai atsivers dieviško gyvenimo
durys. Priimdami Kristų kaip žmogų,
išmoksime bendrauti su Juo ir kaip
su Dievu, o su Juo ir per Jį – su Tėvu
ir Šventąja Dvasia. Mūsų Steigėjas
užtikrino, kad šventumo kelyje
ateina momentas, kuriame širdis
pajunta poreikį: „skirti ir garbinti
kiekvieną Dieviškąjį Asmenį. Taip
siela atranda antgamtinį
gyvenimą, kaip kad Dievo sukurta
būtybė pamažu atranda pasaulį.
Bendraudama su Tėvu, Sūnumi ir
Šventąja Dvasia, siela atsiveria



Dvasios gaivintojos veikimui.
Dvasios, kuri mums dovanoja
save, nors ir nesam nusipelnę, - tai
antgamtinės dovanos ir dorybės.“
[19]

Šv. Chosėmarija dar prideda:
„Asketizmas? Mistika? Nesvarbu,
ar asketizmas, ar mistika. Tai
Dievo malonė. Jei stengiesi
medituoti, Viešpats neatsisakys
tau pagelbėti. Tikėjimas ir tikėjimo
darbai: darbai, nes Viešpats, - kaip
pastebėjai nuo pat pradžių ir kaip
jau esu pabrėžęs, - darosi vis
reiklesnis. Tai jau kontempliacija
ir vienybė: toks turi būti daugelio
krikščionių gyvenimas, nors
kiekvienam reikia eiti savo
dvasiniu keliu per kunkuliuojantį
pasaulį, o tų kelių yra begalė.” [20]

Šio mėnesio viduryje beveik tuo
pačiu metu, kai prasidės ir Gavėnia,
švenčiame Dievo įsikišimų į Opus Dei
kelią, sukaktis: tai 1930 m. vasario 14



d. ir 1943 m. vasario 14 d. Kalbant
apie antrąją progą, praėjo jau
septyniasdešimt metų nuo tada, kai
Dangus palytėjo Opus Dei istoriją! Šią
dieną dėkodami, trokškime, kad
mūsų maldos pasiektų Dievą per
Švenčiausiosios Mergelės Marijos,
mūsų Motinos, kurią vadiname 
Mater Pulchræ Dilectiónis,
Švelniosios Meilės Motinos, vardu,
rankas. Šis titulas, kuriuo ją taip
ypatingai pagerbė Bažnyčia, itin
patiko mūsų Tėvui.

Po keleto dienų, vasario 19 d., yra
mylimiausiojo kunigo Alvaro
vardadienis. Turėdami omenyje tai,
kad Bažnyčia pripažino jį įgijus
heroiškas dorybes, prašykime jo
užtarimo, melsdami Dievą, kad ir
mes mokėtume ištikimai eiti savo
krikščioniško pašaukimo taku
ieškodami, rasdami ir mylėdami Jėzų
Kristų aplinkybėse, kurios lydi
kiekvieną mūsų dieną. Dėkui Dievui,
Opus Dei istorija turi ir kitų sukakčių,



kurias, esu tikras, kad išgyvensite
taip, tarsi jos vyktų dabar. Kaip
patardavo mūsų Tėvas: neleiskime,
kad jos būtų tik paprasti
prisiminimai, tarsi tai būtų pasenę
įvykiai, tapę istorija. 

Su meile jus laimina ir prašo maldų,

jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2013 m. vasario 1 d.

[1] Šv. Chosėmarija, Dievo bičiuliai, p.
294.

[2] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 2-I-2013.

[3] Šv. Chosėmarija, Meditacijos
užrašai, 25-XII-1972.

[4] Vatikano II Susirinkimas,
Pastoracinė konstitucija Gaudium et
spes, n. 22.



[5] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 9-I-2013.

[6] Jn 14, 6.

[7] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
533 p.

[8] Benediktas XVI, Apaštalinis
raginimas Verbum Domini, 30-
IX-2010, n. 48.

[9] Šv. Chosėmarija, Kristus eina pro
šalį, 148 p.

[10] Malda šv. Chosėmarijai

[11] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 9-I-2013.

[12] Romos mišiolas, Pelenų
trečiadienis, Antrasis skaitinys (2 Kor
6, 2).

[13] 2 Kor 6, 4-6.

[14] Šv. Chosėmarija, Kristus eina pro
šalį, n. 60.



[15] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 9-I-2013.

[16] Vatikano II Susirinkimas,
Pastoracinė konstitucija Gaudium et
spes, n. 22.

[17] Šv. Chosėmarija, Dievo bičiuliai,
299 p.

[18] Šv. Chosėmarija, Dievo bičiuliai,
50 p.

[19] Ten pat, 306 p.

[20] Ten pat, 308 p.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-
vasaris/ (2026-02-08)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-vasaris/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-vasaris/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-vasaris/

	Prelato laiškas (2013 m. vasaris)

